
 

ء2025جولائی۔دسمبر    
35 

 ضوریز)ششماہی مجلّہ(

 
 

 منٹو اور فلسفۂ وجودیت

 ڈاکٹر تنویر الرحمٰن 

 لیکچرار) اردو(

  گورنمنٹ ایسوسی ایٹ کالج،بھاگٹانوالہ )سرگودھا(

Abstract: 

  Existentialism, as a philosophical movement, gained great momentum 

in the 20th century and dominated and influenced almost all disciplines. Almost 

all literary writers and artists went with this wave, because it gave prime 

importance to man’s existence. Saadat Hassan Manto dealt with major themes 

of existentialism in his writings. “Thanda Gosht”, “Toba Taik Singh”, 

“Darpok”, “Boo”, Kali shalwar”, and “Hatak” etc. are evidence that prove 

Manto’s Existentialist thoughts like ‘Sartre’, Manto violates traditional trends, 

exposes alienation, and meaninglessness. Furthermore, he believes in man’s 

free will and freedom of choice. 

 

Key Words: Existentialism, Disappointment, Meaninglessness, Freedom of 

choice, Partition, Social disorder, Internal distress 

 

سفۂ   کلیدی الفاظ:
فل

 ووجودیت،  مایوسی ، بے معنویت ، انتخاب کی آزادی، تقسیم ِ ہند،سماجی انتشار،داخلی کرب

 

 وجودیت کو بے پناہ  مقبولیت  تی اور ثقافتی انتشار کے باعث فلسفۂبیسویں صدی کے  سیاسی ، سماجی، نفسیا 

ورپذیرائی ملی  اور دیکھتے ہی دیکھتے اس نظریے نے  علم کے تمام شعبوں کو اپنے زیرِاثر کرلیا ۔ کوئی بھی نمایاں لکھاری یا فن ا

نظریہ وجودیت کے  بہت گہرے رنگ بکھرے کا راس کے اثر سے خالی  نہ رہ سکالہٰذا  بیسویں صدی کے ادب میں  جابجا

ہوئے ہیں ۔ اگرچہ یہ نظریہ مغرب میں پروان چڑھا تاہم مشرقی ادب  بھی اس کاپرتو نظرآتاہے  اور ادب  کی مختلف 

ل وہ 
ّ
اصناف  پر اس کے اثرات  پوری طرح مرتب ہوتے چلے گئے ۔ انیسویں صدی  کا ربع آخر اور بیسویں صدی   کا نصف او

 مغربی نظریات وافکار  کی اردو میں آمد اور پذیرائی کا عہد قراردیا جاسکتاہے ۔ اس عہد میں جس سرعت سے عہد ہے جسے



 

ء2025جولائی۔دسمبر    
36 

 ضوریز)ششماہی مجلّہ(

 
 

 مغربی افکار نے مشرق کے ادبی منظرنامہ کومتاثر کیا، اس سے قبل ایسی مثال  نہیں ملتی ۔ مشرقی ادب میں  افسانہ  ،

دب نے مغرب سے  بہت کچھ حاصل کیا  بالخصوص  ناول ،ناولٹ اور ،ناولٹ، شاعری  اورڈراما سمیت  مختلف اصنافِ اناول

افسانہ کا اردو میں آغاز ہی  مغربی ادب کے زیر اثر ہوا۔  مغربی  افکار  کی اردو میں ترسیل  کے اسی سلسلے کی ایک کڑی   فلسفۂ 

، ناول اور ڈراما  میں  نہ ، شاعری وجودیت بھی ہے  جس نے بیسویں صدی کی مختلف اصناف ادب کو   متاثر کیا۔  مشرقی افسا

 ووجودیت  کا اظہار   بڑے مؤثر انداز میں ملتاہے ۔نظرت ۂ

فلسفہ وجودیت کی تفہیم   اوراس کی وسعت کاجائزہ لیاجائےتو یہ  نظریہ دو بڑے گروہوں میں منقسم دکھائی  

 میں چند  امتیازات  کے باوجود دو نوں  دیتاہے ۔ ایک گروہ مذہبی جب کہ دوسرا  غیر مذہبی ہے ۔مذہب او رخدا کے معاملے

 دیتے ہیں ۔  فرانسیسی  فلسفی  کوبنیادی اہمیت  Existenceگروہوں میں بیشتر اقدار مشترک ہیں او ردونوں گروہ انسا  ن کی 

اپنے کو اس فلسفے کا علمبردار کہا جاتاہے ۔اس کے افکار ونظریات  نے نہ صرف    (Jean Paul Sartre )پال سارتر جان

عہد کو  متاثر کیا بلکہ اس کی کتب  کو حوالے کا درجہ بھی دیا گیا۔ سارتر کابنیادی تعلق  غیر مذہبی گروہ سے ہے  اور اس کا مؤقف 

ہے کہ انسان کوجس کائنات میں بھیجا گیاہے  وہ کیچڑ کی مانند ہے اور انسان کی زندگی مایوسی اور لا معنویت پر مبنی ہے۔ایسی 

ن کے پاس دو ہی راستے ہیں ؛یاتو  اس کیچڑ میں پڑا رہے  یاپھر اپنے  عمل ، قوت  ِ ارادی کی  آزادی  اور صورت میں انسا

Freedom of  Choice   کے زور پر اپنے آپ کو اس کیچڑ سے نکالےاور بے معنی  زندگی کو اپنی مرضی  کے مطابق معنی

 ( کہتا ہے :1)  ٔ وجودیت کانعرہ بن گیا۔ سارترفلسفہ  Existence Precedes Essence دے ۔ سارترکا یہ جملہ 

“What do we mean by saying that existence precedes essence? We 

mean that man first of all exists, encounters himself, surges up in 

the world and defines himself afterwards.” 

نی وجود کی افادیت ہی سارتر کا  اہم نکتہ قرارپاتاہے۔ وہ  وجود کو محض جسم   تک محدود انسانی وجود کا اثبات اور انسا 

 نہیں سمجھتا بلکہ  فکر ، سوچ، تخیل اور نفسیات   کوبھی  انسانی وجود  کا اہم حصہ  مانتے ہوئے   جسمانی آزاد ی سے زیادہ   فکری اور

 انسان   کی لامعنویت پرمبنی  زندگی   کو   معنویت سے آشکا ر کرنے کے لیے   نفسیاتی  آزادی   کاعلم بلند کرتاہے ۔ اس کے نزدیک

( ایک اورجگہ 1) اس آزادی کا ہونا   نہ صرف  ضروری ہے  بلکہ اس کے بغیر لامعنویت  کی دلدل سے نکلنا  ناممکن ہے ۔  سارتر

 لکھتاہے :



 

ء2025جولائی۔دسمبر    
37 

 ضوریز)ششماہی مجلّہ(

 
 

“Life has no meaning or priority. Before you come alive, life is 

nothing.” 

سارتر کے نزدیک زندگی   کا اصل مفہوم اسی وقت سامنے آتاہے جب انسان    فکری اورنفسیاتی  سطح پر آزاد ہوکر   

زندگی کے سفر پر روانہ ہوتا ہے   ۔ مزید یہ  کہ  انسان کو معاشرتی ، سماجی اور روایتی پابندیوں او رضابطوں  سے بے نیاز ہوکر  

ہیے  تاکہ وہ بے معنی زندگی کو   اپنی مرضی اور  آزاد فکر سے نئے  معنی دے سکے ۔ اس طرح  سارتر کا یہ  نظریہ  آگے بڑھنا چا

یاسیت سے شروع ہوکر  روشنی اور امید پر ختم ہوتاہے ۔ یہ بیسویں صدی  کے مایوس،منتشر  اور بے راہ  انسان کو عمل پر  

 ابھارتاہے ۔

افسانہ  نگاروں میں ہوتاہے جنھوں نے سماجی حقیقت  نگار ی کے ساتھ ساتھ     سعادت  حسن منٹو کاشمار ایسے

انسان کے وجود   کواور اس کے اثبات  کوبھی  افسانے کا موضوع بنایا ۔  انھوں نے نظریہ  ٔ وجودیت کو شعوری  یا لاشعوری 

یں صدی میں جب قلم سنبھالا اس وقت  سیاسی  ، طورپر  اپنی تحریروں میں  انتہائی ماہرانہ اندازمیں برتاہے ۔ منٹو نے بیسو

سماجی اور ثقافتی انتشار اپنے عروج پر تھا،مایوسی  کی فضا دبیز  ہوچکی تھی ۔  استعماریت  کی  چالبازیوں، مقامی اور سماجی سطح پر 

انسان کو   نہ صرف  خارجی  انتشار کی کیفیت  اور   تقسیم ِ ہند   کے وقت  ہونے والی سماجی شکست وریخت  نے بیسویں صدی کے

بلکہ داخلی سطح پربھی کرب میں مبتلا کردیاتھا۔  اس کرب کی  سب سے بڑی وجہ وہ سماجی ناہمواریاں قرارپاتی ہیں جو اسُ عہد 

 امتیاز بن  کر  منٹو کی فکر  او رتخیل کو متاثر کررہی تھیں ۔  تقسیم ِ ہند  کی صعوبتیں،  تکلیفیں  او رسختیاں د
ٔ
یکھنے او رجھیلنے والا کا طرہ

سعادت حسن منٹو  جب قلم اٹھاتا ہے تو پھر انتہائی  بے باکی  ا وربے ساختگی  سے زندگی  اور معاشرے کی تمام  ناہمواریوں کو 

 رشاید بدنام بھی ۔نشان زد کرتاچلاجاتاہے، جس کی وجہ سے وہ مشہور  بھی ہے او 

ظر میں  اگر سارتر کے نظریۂ وجودیت  کی روشنی میں  منٹو کی تحریروں  منٹو کے عہد  کی  سماجی اور فکری فضا کے تنا 

کا جائزہ لیاجائے تو اس کی تحریریں اس نظریے کے کئی اہم پہلوؤں  سے مزین  دکھائی دیتی ہیں  ۔منٹو  کے افسانے " ٹوبہ ٹیک 

ضمن میں بہت اہم ہیں۔ان افسانوں میں  سنگھ "،  "ٹھنڈا گوشت"، " ہتک "، "بُو"،" کالی شلوار" اور "ڈرپوک" وغیرہ اس 

سارتر کے فلسفۂ وجودیت کا جواہم اور  نمایاں پہلو ہے  وہ افسانہ نگار کی، روایتی  ضابطوں ، اصولوں اور پابندیوں سے بغاوت  

 مثال آپ ہے ہے ۔ لاہور میں  رہتے ہوئے  منٹو نے جس انداز  میں تقسیم پر پاکستانی بیانیے کی دھجیاں اڑائی ہیں  وہ اپنی

۔سماجی  او ر تاریخی  علوم   میں جس طرح تقسیم  کو عظمت  کے ساتھ  پیش  کیاگیاہے ؛ منٹو نے اس کے بالکل برعکس  تقسیم کو 



 

ء2025جولائی۔دسمبر    
38 

 ضوریز)ششماہی مجلّہ(

 
 

ذلت اور رسوائی پرمبنی ایک  غیر انسانی عمل قراردیاہے ۔ اس نے ثابت کرنے کی کوشش کی ہے  کہ انسان   روایتوں 

( کی روایتی ، سماجی  او رمذہبی  پابندیوں کو " 2منٹو)  تر ہوکر ہی  زندگی کوحقیقی معنی  دے سکتاہے ۔اورسماجی ضابطوں سے بالا

 :ذیل اقتباس  میں دیکھاجاسکتاہے  ٹھنڈا گوشت" کے  مندرجہ

"ایشر سنگھ اپنی گھنی کالی  مونچھوں میں مسکرایا ۔" ہونے دے اَج ظلم " اور یہ کََ کر اس نے مزید ظلم 

وع کیے ۔ کلونت کور کابالائی ہونٹ  دانتوں تلے کچکچایا ، کان کی لوؤں کوکاٹا ،بھرے ہوئے سینے ڈھانے شر

کو بھنبھوڑا،بھرے ہوئے کولھوں پر آواز پیدا کرنے والے چانٹے مارے ، گالوں کے منھ بھر بھر کربوسے 

چڑھی  ہوئی ہانڈی کی طرح   لیے ،چوس چوس  کر اس کاسارا سینہ تھوکوں سے لتھیڑ دیا۔ کلونت کورتیز آنچ پر

 ابلنے لگی ، لیکن ایشر سنگھ ان تمام  حیلوں کے باوجود خود میں حرارت  پیدانہ کرسکا۔"

روایت سے بغاوت   کے علاوہ  منٹو نے " ٹھنڈا گوشت" میں زندگی کی بے معنویت کو بڑی بے ساختگی سے ظاہر  

ندگیوں کا خاصا بن گئی تھی ۔ جس طرح سارتر کا  انسان کیچڑ میں پھینکا کیاہے  ۔ وہ بے معنویت جو   تقسیم کے بعد لوگوں کی ز

گیاہے ، اسی طرح تقسیم  کے عمل سے گزرنے والا  منٹو کا کردار بھی  اپنے آپ کو کیچڑہی میں گرا پاتاہے ۔" ٹھنڈا گوشت" 

 کی لاش کے ساتھ  زنا کی کوشش کرنا  اسی میں ایشر سنگھ کا  مکمل طورپر ٹھنڈا ہونااور چھ آدمیوں  کے قتل کے بعد  ایک  لڑکی

انگریزی محقق  مایوسیت اور بے معنویت  کا نتیجہ ہے جس پر سارتر  کے نظریے کی بنیاد رکھی گئی ۔

 

ہ ل

 بو

م

 
 
ت

 

س

 ( کے اس قول سے  مندرجہ بالا نکتے  کو سمجھا جاسکتاہے :3)/Bohlmannن

“World is utterly without absolute meaning” 

سمیت  لاکھوں لوگوں کے لیے دنیا بے  معنی ہوچکی تھی اور اس بے معنویت کاادراک  ہی اس  بے  ایشر سنگھ 

معنی زندگی کو معنی دینے کی  ایک کاوش ہے ۔ یہی تڑپ او راحساس ہی  کیچڑ میں پڑے انسان کو   عمل  پر ابھار سکتاہے جس کا 

 کیاہے ۔ اظہار  سارتر نے اپنے نظریہ وجودیت   کی وضاحت میں بارہا

سعادت حسن منٹو کے ایک اور افسانے  " ٹوبہ ٹیک  سنگھ" میں نظریہ ٔ وجودیت کے نمایاں پہلوؤں کو واضح  

طورپر دیکھاجاسکتاہے ۔ اس افسانے میں بھی  منٹو نے سارتر  کے نظریہ وجودیت کے اہم پہلوؤں مثلاً روایت سے بغاوت،  

۔ روایت  سے بغاوت کے  ضمن میں دیکھاجائےتو   پاکستان  کی تقسیم   کابیانیہ جو  مایوسیت  او ربے معنویت کو سلیقے سے برتاہے

تاریخی اور سماجی علوم میں تعصب کے ساتھ پیش کیاگیاتھا، منٹو نے اسے غیر انسانی او رانتہائی سفاک  اورظالمانہ عمل کے 



 

ء2025جولائی۔دسمبر    
39 

 ضوریز)ششماہی مجلّہ(

 
 

ر اور بے معنویت کے سوا کچھ نہیں دیا۔ " ٹوبہ طورپر دیکھاہے ۔ جس نے ہندوستان کے لوگوں  کو مایوسی ، ناامیدی  ، انتشا

ٹیک سنگھ" تقسیم کے بعددونوں ملکوں   کے درمیان پاگلوں کے تبادلے کی کہانی ہے ۔ افسانے  میں دکھایاگیا ہے کہ  اس 

پہنچی  تو  تقسیم نے  پاگلوں  کے  پاگل پن میں خطرنا ک حد تک  اضافہ کردیا۔لاہور کے پاگل خانے میں جب تبادلے کی خبر

( کے افسانے  کاایک پاگل تو  درخت پر 4پاگلوں میں افراتفری کا عالم تھا۔اس صورت حال کی عکاسی کرتے ہوئے منٹو )

 چڑھ گیا اور  چلا چلا کر کہتا ہے :

 " میں  ہندوستان میں رہنا چاہتا  ہوں نہ پاکستان میں ۔۔۔میں اسی درخت پر ہی رہوں گا۔" 

کی کوشش کی ہے کہ تقسیم کا  عمل اتناخوفناک او رظالمانہ تھا کہ پاگل بھی دونوں ٹکڑوں کو رہنے  منٹو نے یہ ثابت کرنے 

ردرخت  کی صورت میں ایک معنی دینے کی کوشش کرتاہے  اوکے قابل نہیں سمجھتے تھے ۔منٹو اس بے معنویت کونئے

جہاں  انسان ،ں کوڈس کر قتل نہ  کرتے ہوںتیسری جگہ تجویز کرتاہے ۔ جہاں پر دشمنی اور نفرت کے شوکتے ناگ محبتو

ہندو، سکھ او رمسلمان میں نہ  بٹا ہو بلکہ محبتوں کے ٹھنڈے سائے میں انسانیت  پروان چڑھتی ہو۔  منٹو کے نزدیک تقسیم کا 

ر عمل جس انداز سے ہوا اور اس کے مابعد اثرات جس طرح سماج پر مرتب ہورہے تھے ، وہ اس سماج میں  بے معنویت او

مایوسی کی فضا  کو پروان چڑھا رہے تھے ۔   ہرشخص اپنی جڑوں سے اکھڑ چکا تھا اور مستقبل کے بارےمیں مایوسی   کا شکار تھا۔ 

دوسری طرف  سارتر کے  کیچڑ میں  پڑنے کی مثال کے تناظر میں دیکھاجائے تو تقسیم کے عمل  نے جس طرح  انسانیت کو  

س، تنگ دستی اور  سماجی اقدار کے انحطاط کی طرف دھکیلا وہ دراصل  ایک کیچڑ میں گرنے عزتوں کی پامالی ،  بھوک ،  افلا

سے بھی زیادہ  خوفناک اور کرب ناک عمل تھا۔  منٹو اس  صورت حال میں انسانی روح  کے  کرب کو نمایاں کرتاہے  کہ  کس 

ہڑ  کی شکل  اختیار کرگیا  جس میں گرنے والوں میں طرح  ایک جما جمایا اور  صدیوں سے آباد سماج  یک لخت   ایک  ایسے جو

ہندو، مسلمان  ، سکھ  نہیں تھے بلکہ  انسانیت تھی ۔ انسان  کے وجو دکی بے معنویت  اور   اس کی روح پر چھائی مایوسی جس طرح  

 تقسیم کے عمل میں سامنے آئی ، تاریخ میں اس  کی مثال نہیں ملتی ۔

جودیت کے کئی عناصر ملتے ہیں ۔ وہ   "ٹوبہ ٹیک سنگھ" کی صورت میں تقسیم کے سعادت حسن منٹو  کے ہاں و 

عمل کے بعد   کی صورت حال کو  اپنے تخلیقی تجربے کاحصہ بناتے ہوئے  وجودیت  کے عناصر کونمایاں کرتے ہیں تو دوسری 

بے معنویت او رمایوسی سے نکلنے کی  طرف  وہ " ہتک" میں  انسانی وجود  کی بے معنویت اور  مایوسی  کے ساتھ ساتھ اس 

خواہش  کوبھی وجودی تناظر میں سامنے لاتے ہیں۔  " ہتک " کی سوگندھی روزانہ کسی  کی  جنسی  تسکین کا سبب بنتی ہے۔ یہ اس 



 

ء2025جولائی۔دسمبر    
40 

 ضوریز)ششماہی مجلّہ(

 
 

 زیادہ کاپیشہ  ہے  ۔ وہ  ایسا   اگرچہ  پیسے کی خاطر کرتی ہے جو اسے ملتابھی رہتاہے   اوربعض اوقات ایک رات میں ایک سے

گاہکوں  کو وہ تسکین بخشنے میں بھی کامیاب ہوجاتی ہے  لیکن اس سب کے باوجود  اپنے وجود  کا احساس  اس میں شدت سے 

ابھرتاہے ۔    اسے اس   صورت حال میں اپنا وجود  بے معنی  معلوم ہوتاہے ۔  مایوسیت  اس کے اندر چھائی  ہوئی ہے  ۔ یہ 

  بلکہ نفسیاتی او رجذباتی حوالےسے  زیادہ شدت سے سامنے آتی ہے ۔  اسے اس  بے مایوسیت  مادی  حوالے سے نہیں

معنویت  سے نکلنے کا  جنون ہے ۔  وہ   جسم فروشی  کے جس کیچڑ میں گری پڑی ہے ،  وہ اسے مایوسی اور انتشار کا شکار کررہا ہے  

ہاں وجود کے ( اس کے5یم کی کوئی آس لگتی ہے تو  منٹو)جس سے نجات کے لیے وہ پریم  کی  خواہاں ہے   او رجب  اس   کوپر

 اثبات ،  بے معنویت سے نکلنے کے جذبات  کو یوں سامنے لاتے ہیں :

" ہر روز رات کو اس کا پرانایا نیا ملاقاتی اس سے کہا کرتا تھا " سوگندھی  میں تجھ سے پریم کرتاہوں" او 

ہے ، بس  موم ہوجاتی تھی  اور ایسا محسوس کرتی  تھی جیسے سچ مچ رسوگندھی  یہ جان بوجھ کر  کہ وہ جھوٹ بولتا

اس سے پریم کیاجارہاہے ۔۔۔۔پریم۔۔۔۔ کتنا سندربول ہے و ہ چاہتی تھی،اس کو پگھلا کراپنے سارے 

انگوں پر مل لے ،اس کی مالش کرے تا کہ یہ سارے کا سارا ا س کے مساموں میں  رچ جائے ۔۔۔یا  پھر وہ 

ر چلی جائے ،سمٹ  سمٹا کر اس کے اندر داخل ہوجائے  او راوپر سے  ڈھکنا بند کردے خود اس کے اند

۔کبھی کبھی جب پریم کرنے  اورپریم کیے جانے کا جذبہ  اس کے اندر  بہت شدت اختیار کرلیتا تو کئی بار اس 

اور لوریاں  کے جی میں آتا  کہ اپنے پاس پڑے ہوئے آدمی  کوگود میں لے کر تھپ تھپانا شروع کردے 

 دے کر اسے اپنی گود  ہی میں سلادے ۔ " 

سوگندھی   یہ سب کچھ   پیسے کی خاطر نہ کرسکتی ہے  اور نہ کرنا چاہتی ہے بلکہ وہ   اپنے وجود   کے حوالےسے جس  بے معنویت 

اپنے جذبات  و احساسات کو  اور یاسیت  کا شکار ہوچکی ہے ،یہ سب کچھ  اسےاپنی مرضی کامعنی دینے ،اس کا اثبات دلانےاور   

کوئی سمت دے کر  اس مایوسی  سے نکلنے کی خواہش   کا اظہار ہے ۔  وہ جس کیچڑ  کا حصہ بنتی جارہی تھی  ، اس نے اگرچہ اسے پیسا 

ہے دیاہے لیکن پیسا اس کی مادی ضروریات  کی تکمیل تو کرسکتاہے مگر اسے وہ فکری آزادی   نہیں بخش سکتا جس کی وہ متمنی 

۔ وہ  اس فکری آزادی   کے لیے   نفسیاتی سطح پر جس کرب کا شکار ہوچکی او رجو خواہشات اس کے اندر پلتی ہیں ، وہ  سارتر کے 

نظریہ  وجودیت کا عمدہ اظہار قرارپاتی ہیں ۔منٹو کی سوگندھی  سے  سماج جس  عمل کی توقع رکھتاہے ، وہ اس کی آزادی کو 

  کہ سوگندھی  جس طرح سوچ رہی  ، وہ سماج  کی توقع سے بالکل برعکس ہے ۔  یہی وہ  سوچ سلب کرنے کے مترادف  ہے جب

 اور انتخاب کی آزادی ہے جو سارتر  فرد کے لیے دیکھنے کاخواہاں  ہے اور اسی  نکتے پر  اس  کے  فلسفہ وجودیت  کی بنیاد ہے ۔



 

ء2025جولائی۔دسمبر    
41 

 ضوریز)ششماہی مجلّہ(

 
 

  کہ انسان معاشرے  میں کسی سانچے  یا قاعدے کا پابند جان پال سارتر  کا فلسفہ  وجودیت  اس بات  پر زور   دیتاہے

بنائے  رستوں  سے انحراف  اور نئے رستوں کی تلاش ہی اسے زندگی  کے حقیقی  نہیں ہے ۔ اصل  میں معاشرے کے بنے 

 و ہ خود معنی  کے قریب  لاسکتی ہے ۔  وہ جانور نہیں ہے جس کو معاشرہ  چرواہے کی طرح اپنی مرضی سے ہانکتا پھرے بلکہ

ایک چرواہا  ہے جس کے ہاتھ میں   لاٹھی ہے  اور سامنے بے شمار رستے ہیں جن پر وہ  اپنی آزادی کے ساتھ جہاں چاہے 

جاسکتاہے  اور جوچاہے  کرسکتاہے  لیکن  اس کے ساتھ  سارترؔ اس بات  پربھی زور دیتاہے کہ انسان  کی زندگی مایوسی  ، بے 

بھری  ہوئی ہے ۔  اس بے ہنگم  سی صورت حال  میں انسان  اپنے انتخاب  کی آزادی  اور عمل کی قوت  معنویت  اورانتشار  سے 

 بنا سکتاہے ۔ (Uniformed)یونیفارم سے بے معنی  اور منتشر زندگی کو بامقصد  اور 

ہند  سے پہلے کے معاشرے  کی سماجی منٹو کے افسانے " بُو" میں یہ تمام پہلو انتہائی  خوبصورتی  سے پیش کیے گئے ہیں ۔ تقسیم ِ 

وثقافتی  حقیقت  اور اخلاقی منافقت   بے ساختہ انداز  میں  رندھیر  اور گھاٹن  لڑکی کے کرداروں سے نمایاں  کیے گئے ہیں 

 ۔کہانی رندھیر کے گرد گھومتی ہے ۔ رندھیر ایک نوجوان  جو ایک تقریب  میں شمولیت کے بعد گھاٹن لڑکی   نامی ایک نچلے

کی عورت کے ساتھ رات گزارتا  ہے  جوبات بعد میں  رندھیر کو پریشان  کرتی ہے اور  اس کے  (Lower Class )طبقے 

اعصاب پر سوار رہتی ہے  وہ  بذات ِ خود  ملاقات نہیں ہے  بلکہ گھاٹن لڑکی   کے جسم سے پھوٹنے والی بُو ہے ۔ گھاٹن لڑکی  کے 

 (کے ساتھ  ہم آہنگ ہوجاتی ہے ۔6بُو )جسم سے پھوٹنے والی بُو مٹی کی 

" برسات کے  یہی دن تھے ۔ کھڑی  کے باہر پیپل  کے پتے  اسی  طرح  کپکپارہے  تھے ۔ اس گھاٹن لڑکی کے 

دونوں کپڑے جوپانی   میں شرابور ہوچکے تھے ، ایک گدلے ڈھیر  کی صورت میں فرش پر پڑے تھے  اور وہ  

 ۔ اس کے ننگے بدن کی گرمی رندھیر کے جسم میں ایسی  ہلچل  سی پیدا  کررہی رندھیر  کے ساتھ  چپٹی  ہوئی تھی

تھی  جو سخت  جاڑے  کے دنوں  میں نائیوں کے غلیظ لیکن  گرم حماموں میں نہاتے وقت  محسوس ہوا کرتی  

 ہے ۔"

  ایسی کیفیت پیدا درج بالا اقتباس  کے مطابق  گھاٹن لڑکی کے جسم سے پھوٹنے والی بُو ،رندھیر کے ہاں  ایک 

کرتی ہے  جو عام سماجی فہم کے  مطابق  انتہائی صاف  ستھرے جسم  او رقیمتی  بناؤ سنگھار اور  پرفیوم  کے استعمال کے بعد بھی  

بہت مشکل سے پیدا  ہوتی ہے ۔ رندھیر  کی گھاٹن لڑکی  کے ساتھ یہ ملاقات  اور اس ملاقات کے دوران  پیدا  میں ہونے والی 

نوی اور جذباتی  کیفیت  سارتر  کے اس  نظریے  کی تائید کرتی ہے  کہ انسان کی زندگی  معاشرے کے بنے بنائے   اصولوں روما



 

ء2025جولائی۔دسمبر    
42 

 ضوریز)ششماہی مجلّہ(

 
 

اور ضابطوں  کی تابع ہرگز نہیں ہونی چاہیے ۔  زندگی کے اصل رنگ  اور معنی ان اصولوں  اور ضابطوں سے ہٹ کر ہی 

جی اصولوں اور ضابطوں  کے تحت زندگی گزارتا ہے وہ میلے بدن  اور پسینے کی ڈھونڈے جاسکتے ہیں ۔  ایک عام شخص جو  سما

  بدبو سے ، وہ لطف  حاصل  کرنے کاسوچ بھی نہیں  سکتا  جو رندھیر نے حاصل کیا۔  گھاٹن  لڑکی ، سارتر  کے وجودیت پسند 

(Existentialist)  جی  یا ثقافتی خول  نہیں ہے   بلکہ  اپنی اصلی کی بھرپور نمائندگی  کرتی ہے ۔ اس کے اوپر  کسی قسم کا سما

 اورفطری  حالت میں مطمئن  ہو کر رندھیر کے ساتھ  رات گزارتی ہے ۔ 

سلطانہ  کی بے معنی اور بے مقصد زندگی  کے گرد    (Sex Worker)  منٹو کا افسانہ " کالی شلوار"  ایک طوائف

یان   (Nothingless)اوربے مقصدیت    (Meaningless) معنویت  گھومتا ہے   ۔ سلطانہ  کی زندگی  میں  موجود لا

 ( کا افسانہ  یوں شروع ہوتاہے :7پال سارتر  کے فلسفہ  وجودیت کے  دو بنیادی ستون ہیں ۔ منٹو )

"دہلی آنےسے پہلے   وہ انبالہ  چھاؤنی میں تھی  جہاں کئی گورے  اس کے گاہک  تھے ۔ ان گوروں سے ملنے 

  وہ انگریزی  کے دس پندرہ جملے سیکھ گئی تھی ۔ ان کو  وہ عام گفتگو  میں استعمال  نہیں  کرتی تھی  جلنے کے باعث

لیکن  جب وہ  دہلی  میں آئی  اور اس کا کاروبار  نہ چلا  تو ایک روز اس نے اپنی پڑوسن طمنچہ جان  سے کہا:" دِس 

 ہی  کو نہیں ملتا۔  لیف ویری بیڈ" یعنی  یہ زندگی بہت بری  ہے،جب کہ کھانے

انبالہ چھاؤنی میں اس کادھندا  بہت اچھی  طرح چلتاتھا۔ چھاؤنی کے گورے  شراب پی کر اس 

کے پاس آجاتے تھے ۔ وہ تین چار گھنٹوں  ہی   میں آٹھ دس گوروں کو نمٹا کر بیس تیس روپے پیدا کرلیا 

 کرتی تھی ۔"

ں میں آٹھ دس گوروں سے شب بسری  کسی رومانوی  یاجنسی  سلطانہ   کی بیس تیس روپے  کے عوض  تین چار گھنٹو 

کا حصول نہیں  بلکہ  ایک  بے معنی  اورلطف سے خالی  سرگرمی  کی عکاسی کرتی ہے ۔  سارتر کا    (Ecstasy) لطف  یا سرمستی 

  جس بے معنی  ، منتشر  اوربے ہنگم  مؤقف  یہ ہے   کہ انسان کے پاس   اس دنیا میں دو ہی راستے موجود ہیں ۔  پہلا رستہ یہ ہے  کہ

دنیا میں اس دھکیلا  گیاہے وہ  اس میں اسی طرح پڑا رہے  یا دوسرا رستہ  یہ ہے   کہ وہ اپنے  انتخاب کی آزادی  اورعمل کی قوت  

 ل  الذکر  راستے
ّ
کا انتخاب کرتے  سے ا س حالت  سے اپنے آپ کو نکال کر   بے معنی زندگی کو معنی دے ۔ زیادہ  تر کردار او

ہوئے  بے معنی   او ربے مقصد زندگی  گزارتے ہیں ۔ سلطانہ بھی ایسا  ہی ایک کردار ہے  جو حالات  کے آگے بے بس  ہو کر 

طوائف  والی  زندگی  گزارنے پر مجبور ہے ۔  وہ اپنے انتخاب کی آزادی  اور عمل کی قوت  کو بروئے کار  نہیں لاتی  اور اسی مٹی  



 

ء2025جولائی۔دسمبر    
43 

 ضوریز)ششماہی مجلّہ(

 
 

ے میں پڑی  رہتی ہے  جس میں بنیادی   طورپر انسان  کو پھینکا  گیاہے ۔  حالاں کہ  اس کے پاس اور اس کے  سامنے  اور گار

متعددرستے موجود ہیں  جن پر چل کر  وہ باعزت ، پروقار  او ربامعنی  زندگی گزار سکتی ہے ۔ ہماری عملی زندگی میں بے شمار  

   حالات سے نبرد آزما ہوکر  خود  کو ایک بلند مقام پر فائز کرتی ہیں ۔  خواتین بنیادی  طورپر  سلطانہ  جیسے

افسانے کا عنوان اور  سلطانہ کی کالی شلوار کی خواہش  سارتر کے فلسفہ  وجودیت  کی ترجمانی کرتے ہیں  ۔" کالی  

ہے   کہ انسان کی زندگی  بنیادی  شلوار" اصل میں بے معنی اور بے ہنگم   زندگی کی علامت  بن کر  ابھرتی ہے ۔ کہاجاسکتا

طورپر سلطانہ  کی کالی شلوار   سے مماثلت رکھتی  ہے  لیکن انسان کی قوت ِ عمل  ، آزادی ٔ انتخاب  اور احساس ِ ذمہ داری  ، اس 

اشرف    کالی شلوار کو ایک پُروقار  پیراہن میں بدل سکتے ہیں  جو  زیب تن کر کے انسان نہ صرف  انسان ہونے کا بلکہ

 المخلوقات  ہونے کا دعویٰ  کرسکتاہے ۔ 

منٹو کے افسانے " ڈرپوک " کا مرکزی کردار جاوید زندگی کے غیر یقینی     مزاج  اور حالات  کی ستم  ظریفی  سے   

ں  سے اس درجہ بے بس ہوجاتاہے   کہ وہ باقی  انسانوں  سے بھی نفرت شروع  کردیتاہے ۔ جاوید  کی اپنی ذات  اور دوسرو

او ربے   ( Alienation ) ،بیگانگی    (Absurdity )نفرت اوربے  زاری  وجودیت  کے اہم ترین  نکتے بے معنی پن  

و عکاسی  ہے ۔ منٹو)  (Nothingless ) مقصدیت   ُ
  
و ب ُ

 

 ( لکھتاہے :8کی ہ

سے بھی متنفر ہوچکا تھا۔   " جاوید  کبھی انسان  تھا مگر اب  انسانوں سے  اسے نفرت تھی ، اس قدر کہ اپنے آپ 

یہی وجہ  تھی  کہ وہ خود کوذلیل  کرنا چاہتا تھا۔  اس طورپر کہ  ایک  عرصے تک  اس کے خوبصورت  خیال جن 

 کو وہ  اپنے دماغ میں  پھولوں کی طرح  سجا کے  رکھتا تھا، غلاظت  سے لتھڑے  رہیں ۔ "

 کہتاہے : ( کے متن میں جاوید  8افسانے ) 

ست  تلاش کرنے میں ناکامی رہی ہے  لیکن غلاظت  تو میرے چاروں طرف  پھیلی ہوئی ہے۔ اب " مجھے نفا

 
ّ
۔ میری  ناک جو ے کو اس غلاظت  سے آلودہ  کردوںجی یہ چاہتاہے  کہ اپنی روح اور اپنے جسم  کےہر ذر

لیے بے تاب  چیزیں سونگھنے کے اس  سے پہلے خوشبوؤں  کی متجسس  رہی ہے ، اب  بدبودار  اورمتعفن 

 ۔"ہے

جاوید  کی  خوشبودار چیزوں سے بیزاری  او رمتعفن  چیزوں کوسونگھنے  کی رغبت  سارتر کے اسُ خیال  کو تقویت 

۔ ئنات میں بے سمت اور  بے مقصد ہےاور بے معنی کا (Chaotic) بخشتی  ہے جو  وہ کہتاہے کہ انسان  کی زندگی  اس منتشر  



 

ء2025جولائی۔دسمبر    
44 

 ضوریز)ششماہی مجلّہ(

 
 

 مقصدیا اطمینان  نظر نہیں آتا  تو وہ بدبودار چیزوں کو سونگھنے  کی خواہش سے دوچار جاوید کو خوشبودار چیزوں میں

ہوجاتاہے۔ یہ بھی ا یک غیر یقینی  صورت حال ہے  کہ بدبودار چیزیں بھی اس کو  وہ مقصد، معنی اور اطمینان   دے پائیں گی 

 جس کے  لیے بنی آدم  ازل سے  سرگرداں ہے ۔

جائےتو  منٹو نے  جس سماجی حقیقت نگاری کو  اپنے افسانوں کا موضوع بنایاہے ، اس  کی مجموعی طورپر دیکھا 

درست تفہیم   صر ف سماج کے ظاہری   خدوخال سے ممکن نہیں بلکہ  اس  کے لیے  منٹو کے کرداروں کے باطن میں اترنے 

جس کے زیر اثر منٹو کے کردار   نظریہ وجودیت     کی ضرورت ہے ۔  اس نفسیاتی  صورت حال  تک  رسائی  لازم قرار پاتی ہے  ،

کے مختلف پہلوؤں کو آشکار کرتے ہیں۔   منٹو کے عہد کی انتشاری کیفیت  کے ساتھ ساتھ ا س کے کرداروں کے داخلی 

انتشار ،  بے معنویت کے احساس، حال او رمستقبل کے بارے میں یاسیت  اور  اس یاسیت  اور  بے معنویت سے نجات 

 کرنے کا جو جتن  نفسیاتی سطح پر سامنے آتاہے ، وہ ان کے کرداروں کے ہاں وجودیت  کے احساس کاعمدہ نمونہ حاصل

قرارپاتاہے ۔منٹو  کے افسانوں میں موجود کردار  یا ن پال سارتر کے فلسفہ وجودیت کی  مکمل عکاسی کرتے نظر آتے ہیں 

لڑتے نظر آتے ہیں  تو کہیں ان کے آگے بے بس ہوکر  سرتسلیم ِ خم  ،کہیں وہ  یاسیت ، لامعنویت  اور بے مقصدیت  سے 

کرتے پائے جاتے ہیں ۔ جس  طرح سارتر کے مطابق دنیا میں دوقسم  کے انسان  ہیں : ایک  گروہ  وہ جو   زندگی میں مقصد یا 

ہ انسانوں کا  ہے  جو  لامعنویت   او معنویت  تلاش کیے بغیر ایک حیوانی زندگی  بسر کرتاہے جب کہ دوسرا  گروہ   ان چیدہ چید

رکٹھن  حالات  سے ٹکرا کر اپنی قوت ِ عمل  او رآزادی  ٔ انتخاب کو بروئے کار لاتے ہوئے  ایک پروقار  مقام تک پہنچتے ہیں  نہ 

 صرف  اپنے لیے بلکہ دوسروں کے لیے بھی  ایک نیاجہان پیدا کرتے ہیں ۔ بقول  اقبال :

و کرے پیداا  تر جہاں  ہے وہی 
ُ

 

 جس کوت

 یہ سنگ  وخشت  نہیں جو تری  نگاہ میں ہے

منٹو کے افسانوی جہان میں مندرجہ بالا دونوں قسم  کے کردار موجود ہیں۔ کہیں  رندھیر  سماج کے بنے بنائے  ضابطوں   سے  

ر لاچار  نظر آتے ہیں ۔  منٹو نے بغاوت  کرتانظر آتاہے  تو کہیں  سلطانہ او رجاوید  حالات کی سنگینی   کے  آگے بے بس   او

وجودیت  کے تمام پہلوؤں کو شعوری یا لاشعوری طورپر  انتہائی  مہارت  کے ساتھ  اپنے افسانوں میں برتاہے ۔  منٹو کے 

اہم افسانوں کا وجودیت کے تناظر میں   مطالعہ  ، ان  افسانوں  میں کئی چھپے ہوئے  گوشوں  کو آشکار کرتے ہوئے  نئے معنی  فر

 کرتاہے ۔



 

ء2025جولائی۔دسمبر    
45 

 ضوریز)ششماہی مجلّہ(

 
 

 و حواشی حوالہ جات

(1) Sartre, J. P. (1948). Existentialism and humanism. Methuen Publishers. 

اطہر پرویز ، : ، مرتبہ منٹو کے بہترین افسانے، ،مشمولہ "ٹھنڈاگوشت "ء(،1976منٹو، سعادت حسن ) ( 2)

 150 لاہور ، چودھری اکیڈمی ، ص

(3)Bohlmann, O. (1991). Conrad’s existentialism. Macmillan Publishers. 

: اطہر پرویز ،  ، مرتبہ انےمنٹو کے بہترین افس ،،مشمولہ "ٹوبہ ٹیک سنگھ "ء(،1976منٹو، سعادت حسن )( 4)

 214، چودھری اکیڈمی ، ص:لاہور

پرویز ، لاہور ،  : اطہر ، مرتبہ منٹو کے بہترین افسانے ،،مشمولہ " ہتک"ء(،1976منٹو، سعادت حسن ) (5)

 85چودھری اکیڈمی ، ص:

: اطہر پرویز ، لاہور ، ، مرتبہ منٹو کے بہترین افسانے ،،مشمولہ "بُو "ء(،1976منٹو، سعادت حسن )(6)

 119چودھری اکیڈمی ، ص:

: اطہر پرویز ، لاہور  ، مرتبہ منٹو کے بہترین افسانے ،،مشمولہ "کالی شلوار"ء(، 1976منٹو، سعادت حسن )(7)

 65، چودھری اکیڈمی ، ص:

: اطہر پرویز ، لاہور ، ، مرتبہ منٹو کے بہترین افسانے،،مشمولہ "ڈرپوک"ء(،1976منٹو، سعادت حسن )(8)

  281،ص280 چودھری اکیڈمی ، ص

 

 

 

 


