
 

JOHER Vol. 1 No. 02 (July to Dec, 2025) 

 

53 
 

 ئزہبین الاقوامی حلال مارکیٹ میں فقہی چیلنجز اور ان کا تقابلی جا

Jurisprudential Challenges in the International Halal Market  

and Their Comparative Analysis 
 

Rahim Ullah1, Khadija2 

 
Abstract 

The global halal industry has emerged as one of the fastest-growing 

segments of the international economy, extending far beyond its religious 

foundations to become a recognized symbol of quality, purity, and consumer trust. 

Despite its expansion into multiple sectors—including food, pharmaceuticals, 

cosmetics, logistics, and fashion—the industry faces significant jurisprudential and 

regulatory challenges. Divergences among Islamic schools of law regarding issues 

such as mechanical slaughter, stunning, gelatin and enzyme usage, istihalah 

(transformation), istihlak (absorption), and lab-grown meat have created 

inconsistencies in halal certification systems worldwide. Comparative studies of 

halal standards in Malaysia, Indonesia, the GCC, and Pakistan reveal variations 

shaped by legal, cultural, and fiqh-based approaches. This lack of uniformity often 

undermines consumer confidence and creates trade barriers in international 

markets. The discussion highlights the importance of cross-disciplinary dialogue 

among scholars, policymakers, and scientists to address modern challenges such as 

GM foods, synthetic biology, and nanotechnology-based products. Strengthening the 

role of OIC-SMIIC, fostering scholarly engagement across madhahib, and 

developing a unified halal standard grounded in Maqasid al-Shariah are critical 

steps toward ensuring global recognition, consumer trust, and sustainable growth of 

the halal industry. 

Keywords: Halal industry; Fiqh challenges; Halal certification; Standardization; 

OIC-SMIIC; Mechanical slaughter; Istihalah; Lab-grown meat; Comparative fiqh; 

Maqasid al-Shariah 

 

                                                           
1 Mphil Islamic Scholar, Visiting Lecturer Government Degree College Gulabad Dir Lower 

Email: rahimullahofficial1122@gmail.com 
2 Mphil Islamic Scholar ,Visiting Lecturer Islamia College University Peshawar 

Email: Khadijaaminicp@gmail.com 

 

https://doi.org/10.58932/MULJ0015 



 

JOHER Vol. 1 No. 02 (July to Dec, 2025) 

 

54 
 

 تعارف

نہ صرف مسلم دنیا بلکہ پوری عالمی معیشت میں ایک ابھرتا ہوا اور مؤثر رجحان بن چکی ہے۔ یہ ‘‘ حلال انڈسٹری’’میں  دور حاضر 

کی حیثیت اختیار کرچکا ہے جو معیار، اعتماد  (Halal Brand) ‘‘برانڈ’’محض مذہبی یا روحانی ضرورت تک محدود نہیں رہا بلکہ ایک مستند 

س سمیت متعدد شعبہ جات میں اور پاکیز

ک

 

سی
ج 

س، ملبوسات اور لا

ک

 

 ی
می
س

‘‘ حلال’’گی کی علامت سمجھا جاتا ہے۔ خوراک، مشروبات، ادویات، کا

ل کا تصور ایک ایسے عالمی معیار کے طور پر سامنے آیا ہے جسے مسلم اور غیر مسلم دونوں معاشرے تسلیم کر رہے ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ آج حلا

ڈالر پر مشتمل ایک بین الاقوامی معیشتی قوت کی شکل اختیار کر چکی ہے، جس کی وسعت اور اثرات ہر سال بڑھتے چلے جا  مارکیٹ کھربوں

 رہے ہیں۔

تاہم، اس عالمی پذیرائی کے باوجود حلال انڈسٹری کو فقہی اور اجتہادی چیلنجز کا سامنا ہے، جو بعض اوقات اس کی توسیع اور اعتبار 

، اور مشینی ذبح جیسے (Absorption) ، استہلاک(Transformation) ۔ مکاتبِ فقہ کے مابین ذبیحہ، استحالہکو متاثر کرتے ہیں

-Lab) ، مصنوعی گوشت(GM Foods) مسائل میں اختلافات پائے جاتے ہیں۔ اسی طرح جینیاتی طور پر تبدیل شدہ غذائیں

grown Meat)  فقہی اعتبار سے نئے سوالات پیدا کر رہی ہیں۔ مزید برآں، حلال اور جدید بایوٹیکنالوجی سے تیار کردہ مصنوعات

سرٹیفکیشن کے مختلف بین الاقوامی ادارے اپنے اپنے فقہی پس منظر اور اجتہادی ترجیحات کے مطابق اصول طے کرتے ہیں، جس کے نتیجے میں 

 تصور کی جاتی ہے۔‘‘ حرام’’یا  ‘‘مشکوک’’قرار پاتی ہے جبکہ دوسرے ملک میں ‘‘ حلال’’ایک ہی چیز کسی ملک میں 

کی  (Standardization) یہ تنوع اگرچہ فقہی روایت کا حسن ہے، مگر بین الاقوامی سطح پر ایک ہم آہنگ اور یکساں معیار

ان فقہی  کمی نہ صرف صارفین کے اعتماد کو متاثر کرتی ہے بلکہ حلال مارکیٹ کی عالمی ترقی میں بھی رکاوٹ بنتی ہے۔ لہٰذا، ضروری ہے کہ

ئی فراہم کی اختلافات کا تقابلی مطالعہ کیا جائے، مکاتبِ فقہ کے مابین علمی مکالمہ کو فروغ دیا جائے، اور معاصر تقاضوں کے مطابق اجتہادی رہنما

 ۔کے ساتھ ترقی کر سکے‘‘ پاکیزگی، صحت، شریعت کی پاسداری اور عالمی اعتماد’’جائے تاکہ حلال انڈسٹری اپنی اصل روح یعنی 

یہ مقالہ انہی فقہی چیلنجز کا تحقیقی و تقابلی جائزہ لیتے ہوئے اس امر پر روشنی ڈالے گا کہ کس طرح اسلامی فقہ کے اصولوں اور 

 معاصر اجتہادی کاوشوں کی مدد سے ایک مربوط اور ہمہ گیر عالمی حلال نظام تشکیل دیا جا سکتا ہے۔

  ادبی جائزہ

کے مختلف پہلوؤں پر متعدد علمی مطالعے سامنے آئے ہیں جنہوں نے ” حلال مارکیٹ“میں ایک دہائی یا دو سے زائد عرصے 

ئج سرٹیفکیشن کے معیارات، قانونی و انتظامی نظاموں، اور فقہی اختلافات کی نشاندہی کی ہے۔ ذیل میں کچھ نمایاں مطالعات اور ان کے اہم نتا

 :پیش کئے گئے ہیں

 اہم مطالعے اور ان کے نتائج

The multiplicity of halal standards: a case study of application to 

slaughterhouses 



 

JOHER Vol. 1 No. 02 (July to Dec, 2025) 

 

55 
 

 کا تقابلی مطالعہ کیا گیا، خاص طور پر ذبیحہ )گلہ(، جانوروں کے کٹنے اور مقام اس تحقیق میں چار مختلف بین الاقوامی حلال معیارات

(location) دی ضرورتیں تقریباً اکثر معیارات میں مشترک ہیں، مگر مخصوص جزئیات جیسے کہسے متعلق اصولوں پر۔ نتیجہ یہ نکلا کہ بنیا 

“stunning” کا استعمال، ذبیحہ کے آلات کی خصوصیات، اور مقام کی قربت وغیرہ میں اہم فرق پائے گئے ہیں (OIC/SMIIC, 

 ۔(2019

  The Implication of Differences in Halal Standard of Malaysia, 

Indonesia, Brunei and Singapore 

اس مطالعے نے ملائشیا، انڈونیشیا، برونائی اور سنگاپور کے حلال معیارات کا موازنہ کیا۔ تحقیق کا مرکزی نتیجہ یہ ہے کہ مختلف 

 کی قبولیت، یعنی عوامی مفاد کے اعتبار سے فرق ہے، جس کی وجہ سے سرٹیفکیشن ”maslahah“ ممالک میں حلال پالیسی، ثقافتی اقدار، اور

 سرکاری کنٹرول اور تجارتی پہلوؤں میں غیر مساوات محسوس ہوتی ہے۔

Comparison Study of Halal Management System in Indonesia and Malaysia 

، سرٹیفکیٹ یہ تحقیق انڈونیشیا اور ملائشیا کے حلال مینجمنٹ سسٹمز کی تفصیلی جانچ پڑتال کرتی ہے، بشمول سرٹیفکیشن کے اقدامات

کی پالیسی۔ فرقوں میں یہ نکلا کہ اپنی اپنی قانونی ضروریات، انتظامیہ اور اجزاء کی  ”stunning“ کی معیاد، داخلی حلال کمیٹی کے وجود، اور

 ۔جانچ میں اختلافات ہیں

Navigating Halal Certification Standards: A Comparative Analysis Of The Food Industry In 

Indonesia And Malaysia  

اس مطالعے کا مقصد انڈونیشیا اور ملائشیا میں فوڈ انڈسٹری کے ضمن میں حلال سرٹیفکیشن کے معیارات، نفاذ، اور مؤثر عمل کا 

دائرہ، اور داخلی موازنہ کرنا تھا۔ تحقیق نے واضح کیا کہ اگرچہ دونوں ممالک عمومی اصولوں میں متفق ہیں، مگر سرٹیفکیشن کے طریقہ کار، قانونی 

 ۔(Hulwati et al., 2025) کنٹرول میں فرق پایا جاتا ہے

Halal Certification Policies in OIC and Non-OIC Countries: A Comparative Analysis of 

Indonesia, Malaysia, Thailand, And Singapore 

 کی پالیسیوں کا تقابلی جائزہ پیش کرتی ہے۔ مختلف ممالک میں حلال سرٹیفیکیشن OIC رکن ممالک اور غیر OIC یہ تحقیق

وزارتِ مذہبی  BPJPH انتظامی ڈھانچے، سرٹیفیکیشن اداروں کی قانونی حیثیت، اور تصدیق کے عمل کو دیکھا گیا ہے۔ مثلاً اندونیشیا میں

دہ ہے، جبکہ تھائی لینڈ اور سنگاپور میں مختلف غیر کی قانونی پوزیشن اور سرکاری اختیار زیا JAKIM امور کے تحت کام کرتی ہے، ملائشیا میں

 ۔سرکاری یا نیم سرکاری باڈیز کام کر رہی ہیں



 

JOHER Vol. 1 No. 02 (July to Dec, 2025) 

 

56 
 

 فقہی بنیادیں

بین الاقوامی حلال مارکیٹ میں درپیش چیلنجز کو سمجھنے کے لیے لازم ہے کہ پہلے ان کے پیچھے کارفرما فقہی و اصولی قواعد کو جانا 

قواعدِ فقہیہ اور اصولِ شریعت کلیدی حیثیت رکھتے ہیں، جو اجتہاد اور  ام کے تعین کے لیے بعض بنیادیجائے۔ اسلامی فقہ میں حلال و حر

 :معاصر مسائل کے حل میں رہنمائی فراہم کرتے ہیں۔ ذیل میں چند اہم اصول مع تفصیل بیان کیے جاتے ہیں

 الأصل في الأشياء الإباحة۔1

 ( حرمت کی کوئی واضح دلیل نہ ہویعنی اشیاء اپنی اصل میں مباح ہیں جب تک)

 :یہ اصول فقہی قواعد میں بنیادی حیثیت رکھتا ہے۔ قرآن مجید میں اللہ تعالیٰ نے فرمایا

ا فِي الْأرَْضِ جَمِيعًا"  (29: 02القرآن، )"هُوَ الَّذِي خَلقََ لكَُم مَّ

 "یعنی "اللہ ہی ہے جس نے زمین میں جو کچھ ہے سب تمہارے لیے پیدا کیا۔

آیت کی بنیاد پر اکثر فقہاء اس بات پر متفق ہیں کہ اصل میں تمام اشیاء مباح ہیں، سوائے ان کے جن کی حرمت پر واضح نص  اس

کے بارے میں ابتدائی رہنمائی فراہم  (ingredients) )قرآن یا سنت( وارد ہو۔ یہی اصول حلال صنعت میں نئی مصنوعات اور اجزاء

 ۔(Ibn Taymiyyah, 2018)کرتا ہے

 (Transformation) الاستحالة

بدل لے تو اس کا حکم بھی بدل جاتا  (substance) استحالہ سے مراد یہ ہے کہ اگر کوئی ناپاک یا حرام چیز اپنی ماہیت اور جوہر

 ئے تو کیا وہ جائز ہوگی؟ہے۔ مثال کے طور پر اگر خنزیر یا مردار سے حاصل شدہ اجزاء کی کیمیائی ترکیب مکمل طور پر تبدیل ہو کر نئی چیز بن جا

حنفی فقہاء اس اصول کو تسلیم کرتے ہیں۔ مثال کے طور پر اگر شراب سرکہ میں بدل جائے تو وہ جائز ہو جاتی ہے۔ البتہ بعض 

 synthetic ، اورgelatin ،enzymesفقہاء )خصوصاً شافعیہ( اس کو محدود دائرے میں قبول کرتے ہیں۔ یہی اصول 

additives  میں بنیادی رہنمائی فراہم کرتا ہےکے بارے(al-Kāsānī, 2018)۔ 

 

 

سٹ

 (Absorption) لاکھ الا

ہو جائے کہ اس کے  (dilute) استہلاک کا مطلب یہ ہے کہ اگر کوئی ناپاک یا حرام شے کسی بڑی چیز میں اس طرح جذب

 اثرات باقی نہ رہیں، تو کیا وہ معاف ہو سکتی ہے؟

حرام عنصر اتنی قلیل مقدار میں شامل ہو کہ وہ نہ ذائقے، نہ رنگ، نہ بو پر اثر ڈالے تو وہ قابلِ  بعض فقہاء کے نزدیک اگر نجاست یا

کے بارے میں اجتہادی بنیاد فراہم  micro-ingredientsیا  trace elementsمعافی ہے۔ یہی اصول خوراک اور ادویات میں 

 ۔(Ibn Qudāmah, 2018)کرتا ہے



 

JOHER Vol. 1 No. 02 (July to Dec, 2025) 

 

57 
 

 (Blocking the Means) سد الذرائع

سد الذرائع کا اصول یہ ہے کہ بعض اوقات کسی مباح عمل کو اس لیے بھی ممنوع قرار دیا جاتا ہے کہ وہ کسی حرام یا ناجائز نتیجے کی 

ع کو ممنوطرف لے جا رہا ہو۔ مثلاً اگر کسی پروڈکٹ میں حرام اجزاء شامل ہونے کا خطرہ ہو یا حلال و حرام کی ملاوٹ کا اندیشہ ہو، تو فقہاء اس 

 قرار دیتے ہیں۔

کے مسائل میں اہمیت رکھتا  cross-contamination اور supply chain ،logisticsیہ اصول خاص طور پر 

 ۔(Ibn al-Qayyim, 2018)ہے، جہاں فقہی ادارے صارفین کے تحفظ کے لیے زیادہ سختی کا تقاضا کرتے ہیں

 (Objectives of Shariah) مقاصد الشریعہ

 اجتہادی فیصلوں کا ایک اہم ستون مقاصد الشریعہ ہیں، جن کا مقصد انسانی جان، عقل، دین، نسل اور مال کا تحفظ اسلامی فقہ میں

ر ہے۔ حلال و حرام کے مسائل میں مقاصد الشریعہ کی روشنی میں اجتہاد کرتے ہوئے ایسے اصول اپنائے جاتے ہیں جو انسانی صحت، پاکیزگی، او

 ئیں۔اخلاقی تحفظ کو یقینی بنا

معاصر فقہاء جیسے شیخ طاہر ابن عاشور اور ڈاکٹر یوسف القرضاوی نے حلال فوڈ اور معیشت کے ضمن میں مقاصد الشریعہ کو بنیادی 

 nano-technology-based food ، اورGMOs ،lab-grown meatرہنمائی قرار دیا ہے۔ یہی اصول جدید مسائل مثلاً 

 ۔(Ibn ʿĀshūr, 2018) کلیدی کردار ادا کرتا ہےکے بارے میں اجتہادی موقف طے کرنے میں

 بین الاقوامی حلال مارکیٹ میں فقہی چیلنجز

 :ذیل میں وہ اہم فقہی مسائل پیش کیے جاتے ہیں جو عالمی سطح پر حلال صنعت کے سامنے ہیں، ساتھ ہی حوالہ جات بھی درج ہیں

 (Disagreements over Slaughtering Methods) ذبیحہ کے طریقے کا اختلاف

 :(Mechanical Slaughtering) مشینی ذبح

کچھ مکاتب فکر مشینی ذبح کی اجازت دیتے ہیں بشرطیکہ ذبح اسلامی ضوابط کے مطابق ہو، لیکن بیشتر علما اسے منافیِ شریعت سمجھتے 

 اور مباشرت کا عنصر ختم ہو جاتا ہے۔ تسمیہ )بسم اللہ کہنا( عمل میں مشینیہیں کیونکہ 

ممکن نہ ہوتا ” ہر جانور پر بسم اللہ کہنا“کی تحقیق بتاتی ہے کہ مشینی ذبح میں  Halal Monitoring Committee، مثلاً

 اور بعض اوقات مشین جانور کو پہلے ہی ہلاک کر دیتی ہے، جو ذبح کی شرائط کو متاثر کرتی ہے۔ 

Stunning بیہوش کرنا( کا مسئلہ(: 

کیے جاتے ہیں تاکہ وہ بے شعور ہوں۔ اس پر علماء میں  stun ، میں جانور ذبح سے پہلےغیر مسلم ممالک، خاص طور پر یورپ

 کرنا جائز ہے یا نہیں۔ stun اختلاف ہے کہ آیا



 

JOHER Vol. 1 No. 02 (July to Dec, 2025) 

 

58 
 

)قابل واپسی( ہو اور جانور ذبح کے وقت زندہ رہے، تو بعض علما اسے قبول کرتے  stun reversible اگر •

 ہیں۔ 

 ذبح سے پہلے مر جائے، تو اسے حرام سمجھا جاتا ہے۔ ہو یا جانور  stun irreversible اگر •

کی وجہ سے جانور ذبح کے وقت پہلے ہی مردہ پہنچ جاتے ہیں، یا  stun تحقیق نے یہ بھی نشان دہی کی ہے کہ بعض صورتوں میں

 خون مکمل نہ نکلتا، جو معیاری ذبح کے اصولوں کے خلاف ہے۔ 

Gelatin Enzymes اور دیگر Additives کا مسئلہ 

 یا دیگر حرام جانوروں سے حاصل کیے گئے ہوں، تو وہ بطور ترکیب (porcine) خنزیر enzymes یا gelatin اگر

(ingredient)  استعمال کرنا فقہی اعتبار سے ممنوع ہے۔ 

بدل کے اصول کے تحت یہ استدلال کرتے ہیں کہ اگر ان اجزاء کی ترکیب مکمل  (transformation) ”استحالہ“بعض علما 

 جائے اور اصل مادہ تبدیل ہو جائے، تو وہ جائز ہو سکتی ہیں۔ لیکن اس پر اختلاف ہے۔ 

 halal authentication assays ،real-time PCR جدید مطالعے نے مختلف تکنیکی طریقے پیش کیے ہیں جیسے

 ۔ (Wiley Online Library. 2018)کی ماخذ کی تصدیق کی جائے gelatin وغیرہ، تاکہ

نے یہ پیش کیا کہ نباتاتی،  ”Halal Alternative Sources of Gelatin: A Review“ جائز مطالعہ ایک

کے متبادل کے طور پر استعمال ہو سکتے ہیں، بشرطیکہ وہ شرعی معیارات پورے  gelatin ذرائع microbial اور (marine) آبی

 کریں۔ 

 Halal Certification Bodiesاور  معیارات کا اختلاف

 سرٹیفکیشن کے اصول اور ضوابط مختلف ہیں۔ مثلاً ملائشیا، انڈونیشیا، پاکستان اور سعودی عرب کے Halal  ممالک میںمختلف

Halal Standards میں فرق پایا جاتا ہے (PMC. 2018)  ۔ 

 لیے تشویش کا یورپ اور امریکہ میں متعدد مسالک کے مطابق مختلف سرٹیفکیشن ادارے کام کر رہے ہیں، جو کہ صارفین کے

 باعث ہے۔ 

 اور ختم شدہ لوگوز کو بڑی مشکل قرادیا، اور کہا کہ  Halal ایک مطالعہ نے امریکہ میں

 

 کی ٹ
 فی
ی

 

پ

سرٹیفکیشن کے دوران جعلی سر

 یکساں عالمی معیار کی ضرورت ہے۔ 

 مصنوعی اور لیب میں تیار شدہ گوشت

 متفق نہیں ہوا۔ یہ ایک نیا فقہی مسئلہ ہے جو ابھی بین الاقوامی سطح پر

 کہا جا سکتا ہے یا نہیں۔” حلال“اس میں سوال یہ ہے کہ اگر گوشت خلیوں کی افزائش سے بنایا جائے، تو کیا اسے 



 

JOHER Vol. 1 No. 02 (July to Dec, 2025) 

 

59 
 

کچھ علماء استدلال کرتے ہیں کہ چونکہ یہ اخلاقی اصول، مقاصد الشریعہ اور نجاست سے پاک ہے، اس لیے جائز ہو سکتی ہے، جبکہ 

 یتے ہیں کیونکہ ذبح اور حیوانیت کا عمل مکمل نہیں ہوتا۔دیگر اسے ممنوع قرار د

 چونکہ یہ معاملہ جدید ہے، اس پر مزید اجتہادی تحقیق اور مکالمہ درکار ہے۔

Supply Chain اور Cross Contamination کا مسئلہ 

 گزریں، تو سے (transportation, storage, processing) اگر حلال اور غیر حلال اشیاء ایک ہی سپلائی چین

 اور احتیاطی اصولوں کے تحت دیکھتے ہیں۔” سد الذرائع“ کا خطرہ پیدا ہوتا ہے، جسے فقہا ((cross contamination     ملاوٹ

 (Comparative Analysis) تقابلی جائزہ

بط کے مطابق پیش کیا بین الاقوامی حلال مارکیٹ میں پیش آنے والے فقہی چیلنجز کا حل مختلف مکاتبِ فقہ نے اپنے اصولی ضوا

 :ہے۔ ان آراء کا تقابلی مطالعہ درج ذیل ہے

 فقہ حنفی ۔1

 )اصل میں اشیاء مباح ہیں( کے اصول پر عمل پیرا ہے۔

 

اء الإباحة  

 

  الأش

 

 فقہ حنفی عمومی طور پر الأصل ف

 کے معاملے ہے، تاہم ذبیحہ (lenient) کے بارے میں ان کا رجحان قدرے سہل additives اس لیے غذائی اجزاء اور

 Ibn)جیسے معاملات میں اکثر حنفی علما نے احتیاط کا پہلو اختیار کیا ہے stunning میں وہ زیادہ سختی اختیار کرتے ہیں۔مشینی ذبح اور

Ḥumām, 2018)۔ 

 فقہ شافعی۔2

 )کیمیائی یا حیاتیاتی تبدیلی( کے اصول کو بعض حدود میں قبول کرتے ہیں۔ استحالةشافعی فقہا 

کے طور پر اگر کوئی ناپاک چیز اپنی ماہیت اور خواص بدل کر مکمل طور پر نئی شے میں تبدیل ہو جائے )جیسے سرکہ بننے کی  مثال

جیسے اجزاء کے بارے میں بعض شافعی علما زیادہ وسعت  enzymes اور gelatin مثال(، تو وہ اسے حلال قرار دے سکتے ہیں۔اسی بنا پر

 ۔(al-Nawawī, 2018)رکھتے ہیں

 فقہ مالکی ۔3

 کو تسلیم کرتا ہے لیکن اس کے اطلاق میں زیادہ محتاط ہے۔ استحالةمالکی فقہ بھی اصولی طور پر 

مثلاً ان کے نزدیک اگر نجاست جل کر راکھ میں بدل جائے یا خنزیر کا چربی سے بنا صابن کیمیائی طور پر اپنی اصل حالت کھو دے، 

-al)کے مسائل میں وہ زیادہ شافعی موقف کے قریب ہیں stunning سکتی ہے۔تاہم، ذبیحہ اورتو اس کے استعمال کی اجازت دی جا 

Qarāfī, 2018)۔ 



 

JOHER Vol. 1 No. 02 (July to Dec, 2025) 

 

60 
 

 فقہ حنبلی۔4

 اپناتا ہے۔ (strict approach)حنبلی فقہ ذبیحہ اور غذائی اجزاء دونوں معاملات میں احتیاطی رویہ 

 ار دیتے ہیں۔کو عمومی طور پر ناجائز یا مشتبہ قر stunning مشینی ذبح اور

additives یا gelatin  کے اصول کو محدود پیمانے پر  استحالةکے مسئلے میں بھی اکثر حنبلی علما سختی اختیار کرتے ہیں، اور

 ۔(Ibn Qudāmah, 2018)مانتے ہیں

 معاصر ادارے اور ان کا کردار

کے لیے سرگرم ہیں۔ ان  (standardization) بین الاقوامی سطح پر متعدد ادارے حلال سرٹیفکیشن اور معیار بندی

 :اداروں کے مواقف اور فقہی بنیادیں ایک دوسرے سے مختلف ہیں، جس کے نتیجے میں حلال سرٹیفکیشن کے مختلف ماڈل سامنے آتے ہیں

JAKIM (Malaysia) 

ں دنیا کے معتبر ترین حلال سرٹیفکیشن ادارو Jabatan Kemajuan Islam Malaysia (JAKIM)ملائشیا کا 

 میں شمار ہوتا ہے۔

 یہ ادارہ اپنے سخت معیارات اور شفاف پالیسیوں کی وجہ سے بین الاقوامی سطح پر تسلیم شدہ ہے۔

 مشینی ذبح کو صرف محدود حالات میں اور شرعی نگرانی کے ساتھ جائز قرار دیتا ہے۔

JAKIM  کے معیاراتCodex Alimentarius  اورOIC/SMIIC standards گئے سے ہم آہنگ کیے 

 ۔(Riaz & Chaudry, 2018)ہیں

MUI (Indonesia) 

 حلال سرٹیفکیشن کا سب سے بڑا ادارہ ہے۔ Majelis Ulama Indonesia (MUI)انڈونیشیا میں 

MUI کا فوکس صرف فقہی پہلوؤں پر نہیں بلکہ عوامی صحت (public health) اور مقاصد الشریعہ پر بھی ہے۔ 

کا رویہ زیادہ عملی اور  MUI میں biotechnology-based foods اور، additives ،gelatin اسی لیے

 ۔(Fischer, 2016)اجتہادی ہے

(Gulf Standardization Organization)GCC Standardization خلیجی ممالک 

 خلیجی ممالک )سعودی عرب، امارات، قطر وغیرہ( میں حلال سرٹیفکیشن زیادہ تر حنبلی فقہی اصولوں پر مبنی ہے۔

stunning اور مشینی ذبح کے سلسلے میں یہ ادارے سخت رویہ اختیار کرتے ہیں۔ 

 SMIIC (Standards and Metrology Institute for Islamic اور OIC خلیج میں

Countries)کے معیارات کو اپنانے کی کوشش کی جا رہی ہے لیکن ابھی مکمل یکسانیت پیدا نہیں ہوئی(Alqudsi, 2014)۔ 



 

JOHER Vol. 1 No. 02 (July to Dec, 2025) 

 

61 
 

 PSQCA (Pakistan Standards and Quality Control Authority)پاکستان

 Halal Authorities پاکستان میں حلال سرٹیفکیشن کا نظام ابھی ارتقائی مراحل میں ہے۔وفاقی اور صوبائی سطح پر مختلف

 قائم ہیں۔

تاکہ عالمی تجارت کو اپنانے کی کوشش کی ہے  SMIIC Standardsکے  OIC پاکستان نے فقہی اختلافات کے باوجود

 ,Khan & Haleem)میں مسابقت حاصل کی جا سکے۔تاہم، سرٹیفکیشن باڈیز کے درمیان ہم آہنگی اور شفافیت ابھی ایک بڑا چیلنج ہے

 ۔(2016

 (Discussion) تجزیہ

 :فقہی تنوع اور علمی اختلافات

دیتے ہیں۔ تاہم، جب یہ اختلافات بین الاقوامی  اسلامی فقہ میں اختلافات ایک علمی روایت ہیں جو اجتہاد اور تنوع کو فروغ

 بن جاتے ہیں۔ (trade barrier) مارکیٹ میں منتقل ہوتے ہیں تو وہ اکثر تجارتی رکاوٹ

 :سرمایہ کاروں اور صارفین کا اعتماد

س ہوتی ہے جب ایک حلال انڈسٹری کی تیز رفتار ترقی کے باوجود، سرمایہ کار اور صارفین دونوں کو اس وقت اعتماد میں کمی محسو

 یکنواختی کو ختم کرنے کے لیے عالمی سطح پر ایک
ِ
 ملک میں حلال قرار پانے والی چیز دوسرے ملک میں مشتبہ یا حرام قرار پاتی ہے۔ اس عدم

unified halal standard کی ضرورت ہے۔ 

 اجتہاد اور جدید مصنوعات

 nanotechnology-basedاور  ,lab-grown meat, synthetic biologyنئی سائنسی ایجادات جیسے 

food ایسے مسائل ہیں جن پر اب تک فقہی سطح پر اتفاق رائے نہیں ہو سکا۔ 

 (cross-disciplinary dialogue) اس لیے ضروری ہے کہ فقہا، سائنسدان، اور پالیسی ساز ایک مشترکہ مکالمہ

  حل تلاش کیا جا سکے۔قائم کریں تاکہ عصری اجتہاد کے ذریعے ان مسائل کا قابلِ عمل

 :پالیسی ضرورت

 OIC کو یکجا نہ کیا گیا تو حلال مارکیٹ کی ترقی کی رفتار متاثر ہو سکتی ہے۔ Halal Standardization اگر عالمی سطح پر

 ,Tieman)جیسے پلیٹ فارمز کو مزید فعال کرنا ناگزیر ہے تاکہ بین الاقوامی سطح پر ایک متحدہ حلال معیار وضع ہو SMIIC اور

 ۔(2013



 

JOHER Vol. 1 No. 02 (July to Dec, 2025) 

 

62 
 

 نتائج و سفارشات

• OIC سطح پر Halal Standardization  کو مضبوط بنایا جائے تاکہ عالمی مارکیٹ میں یکساں معیار قائم

 ہو۔

 مختلف مکاتب فقہ کے علماء کے درمیان مکالمہ کو فروغ دیا جائے۔ •

 ور اخلاقیات محفوظ رہیں۔مقاصد الشریعہ کی روشنی میں اجتہادی فیصلے کیے جائیں تاکہ صحت، پاکیزگی ا •

 پر مشترکہ فقہی تحقیق کی ضرورت ہے۔ GMOs اور synthetic foodجدید مصنوعات جیسے  •

 حلال سرٹیفکیشن اداروں کے مابین اعتماد سازی اور بین الاقوامی تعاون بڑھایا جائے۔ •



 

JOHER Vol. 1 No. 02 (July to Dec, 2025) 

 

63 
 

References 

 

Gulf Standards Organization (GSO). (2015). GSO 993: Halal Food – General 

Requirements. Riyadh: GSO. 

Organization of Islamic Cooperation / Standards and Metrology Institute for Islamic 

Countries (OIC/SMIIC). (2019). OIC/SMIIC 1: General Requirements for 

Halal Food. Istanbul: SMIIC. 

Halal Accreditation System (HAS). (2012). HAS 23103: Halal Assurance System 

Criteria. Jakarta: BPJPH. 

Department of Standards Malaysia (DSM). (2019). MS 1500: Halal Food – General 

Requirements (Third Revision). Putrajaya: Department of Standards 

Malaysia. 

Hulwati, S., Ahmad, N., & Rahman, F. (2025). Halal Tourism and Cultural 

Integration in Muslim Destinations. Journal of Halal Studies, 12(1), 55–73. 

Ibn Taymiyyah, Aḥmad ibn ʿAbd al-Ḥalīm. Majmūʿ al-Fatāwā (Vol. 29, p. 16). 

Beirut: Dār al-Fikr. 

Al-Shāṭibī, Ibrāhīm ibn Mūsā. Al-Muwāfaqāt fī Uṣūl al-Sharīʿah (Vol. 2, p. 302). 

Beirut: Dār al-Maʿrifah. 

Al-Kāsānī, ʿAlāʾ al-Dīn Abū Bakr ibn Masʿūd. Badāʾiʿ al-Ṣanāʾiʿ (Vol. 1, p. 85). 

Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah. 

Al-Nawawī, Yaḥyā ibn Sharaf. Al-Majmūʿ Sharḥ al-Muhadhdhab (Vol. 1, p. 233). 

Beirut: Dār al-Fikr. 

Al-Qaraḍāwī, Yūsuf. (2013). The Lawful and the Prohibited in Islam. Kuala 

Lumpur: Islamic Book Trust. 

Ibn Qudāmah, ʿAbd Allāh ibn Aḥmad. Al-Mughnī (Vol. 1, p. 78). Beirut: Dār al-

Kutub al-ʿIlmiyyah. 

Al-Khaṭīb, S. A. (2019). “Halal Food and Beverage: Islamic Jurisprudence 

Perspective.” Journal of Islamic Law Studies, 6(2), 45–59. 

Ibn al-Qayyim, Muḥammad ibn Abī Bakr. Iʿlām al-Muwaqqiʿīn (Vol. 3, p. 120). 

Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah. 

Kamali, Mohammad Hashim. (2008). Uṣūl al-Fiqh al-Islāmī. Cambridge: Islamic 

Texts Society. 

Ibn ʿĀshūr, Muḥammad al-Ṭāhir. Maqāṣid al-Sharīʿah al-Islāmiyyah (p. 112). 

Tunis: Dār al-Salam. 

ʿAwdah, Jāsir. (2008). Maqāṣid al-Sharīʿah: Islamic Law’s Philosophy – A Systems 

Approach. Herndon, Virginia: International Institute of Islamic Thought 

(IIIT). 

Ibn Ḥumām, Kamāl al-Dīn Muḥammad ibn ʿAbd al-Wāḥid. Fatḥ al-Qadīr (Vol. 8, 

p. 100). Beirut: Dār al-Fikr. 

Al-Qāsimī, Muḥammad ibn ʿAlī. Qawāʿid al-Aḥkām (Vol. 1, p. 85). Damascus: Dār 

al-Fayḥāʾ. 



 

JOHER Vol. 1 No. 02 (July to Dec, 2025) 

 

64 
 

Al-Nawawī, Yaḥyā ibn Sharaf. Al-Majmūʿ Sharḥ al-Muhadhdhab (Vol. 9, p. 33). 

Beirut: Dār Iḥyāʾ al-Turāth. 

Al-Subkī, Taqī al-Dīn ʿAlī ibn ʿAbd al-Kāfī. Fatāwā al-Subkī (Vol. 1, p. 325). 

Beirut: Dār al-Fikr. 

Al-Qarāfī, Shihāb al-Dīn Aḥmad ibn Idrīs. Al-Dhakhīrah (Vol. 1, p. 183). Beirut: 

Dār al-Gharb al-Islāmī. 

Al-Dusūqī, Muḥammad ibn Aḥmad. Ḥāshiyat al-Dusūqī (Vol. 1, p. 71). Cairo: Dār 

al-Maʿārif. 

Ibn Qudāmah, ʿAbd Allāh ibn Aḥmad. Al-Mughnī (Vol. 9, p. 343). Beirut: Dār al-

Kutub al-ʿIlmiyyah. 

Ibn Taymiyyah, Aḥmad ibn ʿAbd al-Ḥalīm. Majmūʿ al-Fatāwā (Vol. 21, p. 502). 

Beirut: Dār al-Fikr. 

Riaz, M. N., & Chaudry, M. M. (2018). Halal Food Production. Boca Raton, FL: 

CRC Press. 

Fischer, J. (2016). Islam, Standards, and Technoscience: In Global Halal Zones. 

London: Routledge. 

Alqudsi, S. (2014). “Awareness and Demand for 100% Halal Supply Chain Meat 

Products.” Procedia – Social and Behavioral Sciences, 130, 167–178. 

Khan, M. I., & Haleem, A. (2016). “Understanding Halal and Halal Certification & 

Accreditation System.” Journal of Food Science and Technology, 53(1), 

340–351. 

Tieman, M. (2013). “Establishing the Principles in Halal Logistics.” Journal of 

Emerging Economies and Islamic Research, 1(1), 1–13. 

Lever, J., & Fischer, J. (2018). Halal Matters: Islam, Politics and Markets 

in Global Perspective. London: Routledge. 


