
 

JOHER Vol. 1 No. 02 (July to Dec, 2025) 

 

43 
 

: اصول و ضوابطماہیت حلت و حرمت کی نقطہ نظر میں اسلامی  

Nature of Halal and Haram from an Islamic Perspective:  

Principles and Regulations 
 

Mujahid Hussain1, Shahina Baloch 2 
Abstract 

The concepts of Halal (permissible) and Haram (forbidden) form the moral 

and legal foundation of Islamic lifestyle, encompassing all aspects of a Muslim’s 

personal, social, and economic life. This general overview explores the fundamental 

principles that define Keywords: Halal, Haram, Islamic Ethics, Shari‘ah Principles, 

Maqasid al-Shari‘ah, Permissibility in Islam, Islamic Law, Halal and Haram 

Guidelines, Ethical Consumption, Jurisprudential Rulings. is considered lawful or 

unlawful in Islam. Based on the Qur’an, Sunnah, and juristic interpretations, the 

paper outlines the divine authority in declaring permissibility and prohibition, and 

discusses the underlying wisdom behind these rulings — such as the preservation of 

life, intellect, wealth, religion, and lineage. The research emphasizes that the 

classification of Halal and Haram is not arbitrary but rooted in the objectives of 

Shari‘ah (Maqasid al-Shari‘ah). Furthermore, it highlights how these principles 

serve as a moral compass in everyday matters, including food, finance, social 

behavior, and ethics. The study aims to offer clarity for both scholars and general 

readers regarding the relevance and application of Halal and Haram in 

contemporary Muslim life. 

Keywords: Halal, Haram, Islamic Ethics, Shari‘ah Principles, Permissibility in 

Islam, Islamic Law, Halal and Haram Guidelines. 

 

 حلال و حرام کا مفہوم

 لفظ "حلال" عربی زبان میں "حلّ" سے نکلا ہے، جس کے لغوی معنی ہیں: کھول دینا، آزاد کرنا، جائز اور مباح قرار دینا۔ 

 :شریعت کی اصطلاح میں "حلال" اس  کو کہتے ہیں

 " نہ سزاجس کے کرنے یا استعمال کی شریعت میں اجازت ہو، اور جس کے کرنے پر نہ کوئی گناہ ہو" 

 :قرآن میں ارشاد باری تعالیٰ ہے

ي بَِاتُ "  (5:4 القرآن،) "يسَْألَوُنكََ مَاذاَ أحُِلَّ لهَُمْ قلُْ أحُِلَّ لكَُمُ الطَّ

                                                           
1 Research Scholar, Quaid-i-Azam University, Islamabad, Email: Mujahidbuzdar473@gmail.com  
2 Research Scholar, Gomal University, Dera Ismail Khan, Email: Mujahidbuzdar07@gmail.com  

 

https://doi.org/10.58932/MULJ0014 



 

JOHER Vol. 1 No. 02 (July to Dec, 2025) 

 

44 
 

لوگ آپ سے پوچھتے ہیں کہ ان کے لیے کیا حلال کیا گیا ہے؟ آپ کہہ دیجیے: تمہارے لیے پاکیزہ چیزیں "

 حلال کی گئی ہیں۔

 :ماتے ہیںعلامہ ابن تیمیہ فر

الحلال ما أحله الله ورسوله، وهو ما فيه مصلحة للعباد، دون "

 ".ضرر على الدين أو النفس أو العقل أو المال

حلال وہ ہے جسے اللہ اور اس کے رسول نے حلال قرار دیا، اور وہی بندوں کے لیے نفع بخش ہوتا ہے، نہ کہ "

 (Ibn Taymiyyah, 2019) دین، جان، عقل یا مال کے لیے نقصان دہ۔

 حرام کا مفہوم 

 لفظ "حرام" عربی زبان میں "حرم" سے ماخوذ ہے، جس کے معنی ہیں: ممنوع، روکا ہوا، منع کیا گیا۔

 :شریعت میں "حرام" اس چیز کو کہتے ہیں

جس کے کرنے یا کھانے سے شریعت نے سختی سے منع کیا ہو، اور جس کے کرنے پر گناہ اور سزا "

 "مقرر ہو

 : میں فرمایا گیاقرآن مجید

مَتْ عَليَْكُمُ الْمَيْتةَُ وَالدَّمُ وَلَحْمُ الْخِنزِيرِ "  (5:3 القرآن، )"حُرِ 

 "تم پر مردار، خون اور خنزیر کا گوشت حرام کیا گیا ہے۔"

 :امام نووی رحمہ اللہ لکھتے ہیں

الحرام ما ثبت تحريمه بدليل قطعي، من قرآن أو سنة، وكان " 

 ".(Al-Nawawī, 2018)ةفعله سبباً للعقوب

حرام وہ ہے جس کی حرمت قطعی دلیل )قرآن یا حدیث( سے ثابت ہو، اور جس کے ارتکاب پر سزا مقرر "

 "ہو۔

 حلال و حرام کی بنیادیں 

 کو حاصل ہے۔ صلى الله عليه وسلماسلام میں کسی چیز کو حلال یا حرام قرار دینے کا اختیار صرف اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول 

ذاَ حَرَامٌ وَلََ تقَوُلوُا "  ذاَ حَلَالٌ وَهََٰ لِمَا تصَِفُ ألَْسِنتَكُُمُ الْكَذِبَ هََٰ

ِ الْكَذِبَ   (16:116 القرآن،)"لِ تفَْترَُوا عَلَى اللََّّ

 اپنی زبانوں سے جھوٹ بول کر یہ نہ کہو کہ یہ حلال ہے اور یہ حرام ہے، تاکہ اللہ پر جھوٹ باندھو۔"

 حلال و حرام کی حکمت 

کی فطرت کے مطابق اور اس کے جسم و روح کے لیے مفید ہوتی ہیں۔حرام چیزیں انسان کو نقصان، فساد، یا  حلال چیزیں انسان

 اخلاقی گراوٹ کی طرف لے جاتی ہیں۔



 

JOHER Vol. 1 No. 02 (July to Dec, 2025) 

 

45 
 

 :جیسا کہ یوسف القرضاوی لکھتے ہیں

التحريم في الإسلام لَ يكون إلَ لما فيه مفسدة، والتحليل لَ " 

  (Al-Qarḍāwī, 2001) ".يكون إلَ لما فيه مصلحة للعباد

اسلام میں کسی چیز کی حرمت صرف اسی وقت ہوتی ہے جب اس میں فساد ہو، اور حلت اسی وقت جب وہ "

 بندوں کے لیے نفع بخش ہو۔

 خوراک میں حلال و حرام

صل اسلامی شریعت نے انسان کی زندگی کے ہر شعبے کے لیے رہنمائی فراہم کی ہے، جس میں خوراک کو ایک مرکزی حیثیت حا

اور  ہے۔ انسان جو کچھ کھاتا ہے، وہ اس کے جسم، ذہن، روح اور اخلاق پر براہِ راست اثر ڈالتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ اسلام نے "کیا کھانا ہے"

"کس طریقے سے کھانا ہے" کے اصول بڑے واضح انداز میں بتائے ہیں۔ قرآن و سنت میں بعض غذاؤں کو حلال قرار دیا گیا ہے، جبکہ بعض 

 حرام۔ حلال غذا صرف جسمانی صحت کے لیے ہی نہیں بلکہ روحانی پاکیزگی کے لیے بھی اہم ہے۔کو 

 :جیسا کہ یوسف القرضاوی لکھتے ہیں

الطعام الطيب الحلال يؤثر فی سلوك الإنسان وعلاقته بربه "

-Al) ".وبالناس، كما أن الطعام الحرام يفسد القلب والنية

Qarḍāwī, 2001) 

ا انسان کے عمل، اس کے رب سے تعلق اور دوسرے انسانوں سے سلوک پر اثر انداز پاک اور حلال غذ"

 ہوتی ہے، جبکہ حرام خوراک دل اور نیت کو فاسد کرتی ہے۔

 قرآن مجید میں خوراک کے اصول

 :قرآن کریم میں اللہ تعالیٰ نے متعدد آیات میں کھانے پینے کی اشیاء کو حلال و حرام قرار دیا ہے۔مثلاً فرمایا

 القرآن،)"يَا أيَُّهَا الَّذِينَ آمَنوُا كُلوُا مِن طَيِ بَاتِ مَا رَزَقْنَاكُمْ "

2:172) 

 "اے ایمان والو! جو پاکیزہ رزق ہم نے تمہیں دیا ہے اس میں سے کھاؤ۔"

 و فطرت اس آیت میں "طیب" )پاکیزہ( کی شرط نہایت اہم ہے، جو یہ واضح کرتی ہے کہ خوراک صرف جائز ہی نہیں بلکہ طبیعت

 کے مطابق، پاک اور مفید بھی ہونی چاہیے۔

 :سید قطب اس آیت کی تفسیر میں لکھتے ہیں

الطيب يشمل ما هو نافع غير ضار، نظيف غير مستقذر، "

 ".(Sayyid Quṭb, 2003)حلال غير محرم

 "طیب اس چیز کو کہتے ہیں جو نفع بخش، نقصان سے پاک، صاف اور شریعت کے مطابق حلال ہو۔"



 

JOHER Vol. 1 No. 02 (July to Dec, 2025) 

 

46 
 

 حرام خوراک کی اقسام

 :قرآن و سنت کی روشنی میں چند اشیاء کو صراحتاً حرام قرار دیا گیا ہے

 :(Dead meat) مردار

مَتْ عَليَْكُمُ الْمَيْتةَُ "   (5:3 القرآن،)"حُرِ 

 "تم پر مردار حرام کیا گیا ہے۔"

 :(Sow) خنزیر

 (6:145 القرآن،) "وَلَحْمُ الْخِنزِيرِ فَإنَِّهُ رِجْسٌ "

 "اور سور کا گوشت کیونکہ وہ ناپاک ہے۔"

 اللہ کے سوا کسی اور کے نام پر ذبح کیا گیا جانور

ِ بِهِ "  (2:173القرآن، )"وَمَا أهُِلَّ لِغيَْرِ اللََّّ

 "اور جو غیر اللہ کے لیے ذبح کیا گیا ہو۔"

 خون 

سْفوُحًا"  (6:145القرآن،  )"أوَْ دمًَا مَّ

 "یا بہتا ہوا خون۔"

 کیہ کی شرائطذبیحہ اور تذ

اسلام میں کسی جانور کا صرف "حلال نسل" سے ہونا کافی نہیں، بلکہ اس کو شرعی طریقے سے ذبح کرنا بھی ضروری ہے۔ نبی کریم 

 :نے فرمایا صلى الله عليه وسلم

ما أنهر الدم وذكر اسم الله عليه فكلوه، ليس السن "

 (Al-Bukhārī, 2018)"والظفر

 " جائے، اسے کھاؤ، سوائے دانت یا ناخن کے۔جو چیز خون بہائے اور جس پر اللہ کا نام لیا"

 :امام نووی فرماتے ہیں

يشترط في الذكاة التسمية مع القطع في الحلقوم والمريء، "

 ً  (Al-Nawawī, 2018) ".حتى يكون الذبح شرعيا

 "جائز ہو۔ذبیحہ کے لیے ضروری ہے کہ اللہ کا نام لیا جائے اور حلق و غذا کی نالی کاٹ دی جائے تاکہ وہ شرعاً "

 مشتبہ غذا سے بچنے کی تعلیم

 اسلام مشتبہ )مشکوک( غذا سے بھی بچنے کی تلقین کرتا ہے



 

JOHER Vol. 1 No. 02 (July to Dec, 2025) 

 

47 
 

الحلال بي ن، والحرام بي ن، وبينهما أمور مشتبهات... فمن " 

 ,Al-Bukhārī)"اتقى الشبهات فقد استبرأ لدينه وعرضه

2018) 

جو شخص ان سے بچا، اس نے …  چیزیں ہیںحلال واضح ہے، حرام واضح ہے، اور ان کے درمیان کچھ مشتبہ"

 بچا لیا۔ ,vاپنے دین اور عزت کو

 جدید دور کی غذائیں اور حلال سرٹیفکیشن

  اور مشروبات ایسی ہیں جن میں 

 

ز
م

 

ٹ

 

پ

  آ

 

کڈ
 ی 
پ
ی، گوشت کے 

ی ل ِ
ج 

آج کے دور میں بہت سی خوراکیں، ادویات، فاسٹ فوڈ، چاکلیٹ، 

اٹین، انزائمز  ِ
 ، یا شراب( شامل ہوتے ہیں۔ ان کے بارے میں تحقیق کرنا اور حلال سرٹیفکیٹ دیکھنا ضروری ہے۔غیر واضح اجزاء )مثلاً: ج 

 :سلمان سید کے مطابق

بہت سی مصنوعات ایسی ہیں جو بظاہر حلال دکھائی دیتی ہیں مگر ان میں شامل خفیہ اجزاء انہیں حرام "

 Salman)"کا تحفظ بن چکی ہے۔بنا سکتے ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ حلال سرٹیفکیشن اسلامی طہارت 

Sayyid, 2020) 

 مالی اور سماجی معاملات میں حلال و حرام

ا حیات ہے جو صرف عبادات تک محدود نہیں بلکہ مالیاتی، سماجی، اخلاقی اور خاندانی زندگی کے تمام پہلوؤں 

 

اسلام ایک کامل ضاب 

دت قرار دیا گیا، وہیں حرام مال کو گناہ کبیرہ شمار کیا گیا۔ اسی طرح معاشرتی میں انسان کی رہنمائی کرتا ہے۔ جہاں ایک طرف حلال روزی کو عبا

تعلقات، لین دین، شادی بیاہ، ملازمت، سیاست، اور تجارت میں حلال و حرام کے اصول طے کر دیے گئے تاکہ ایک پاکیزہ اور عدل پر مبنی 

 معاشرہ تشکیل پا سکے۔

 مالی معاملات میں حلال و حرام 

 میں مال و دولت کمانے کی ترغیب دی گئی ہے، لیکن اس شرط کے ساتھ کہ وہ حلال ذرائع سے ہو۔اسلام 

 :نے فرمایا صلى الله عليه وسلمنبی کریم 

 (Al-Bayhaqī, 2018)"طلب الحلال فريضة بعد الفريضة"

 "فرض نمازوں کے بعد سب سے بڑی فرض عبادت حلال روزی کمانا ہے۔"

 :یوسف القرضاوی لکھتے ہیں

م المال، ولكنه حرم الوسائل المحرمة لكسبه، الإسلام لم يحر"

 ,Al-Qarḍāwī) ".فهو دين واقعي يربط العبادة بالمعاملة

2001) 

اسلام نے دولت کو حرام قرار نہیں دیا، بلکہ اس کو حاصل کرنے کے ناجائز ذرائع کو حرام قرار دیا۔ یہ ایک حقیقت پسند مذہب "

 ہے جو عبادت کو معاملات سے جوڑتا ہے۔



 

JOHER Vol. 1 No. 02 (July to Dec, 2025) 

 

48 
 

 م کمائی کی ممانعتحرا 

 قرآن میں صراحت کے ساتھ ربا )سود(، رشوت، چوری، غصب، اور جھوٹے سودے جیسے ذرائع سے کمائی کو حرام قرار دیا گیا۔

القرآن، )" ا الَّذِينَ آمَنوُا لََ تأَكُْلوُا أمَْوَالكَُم بيَْنَكُم بِالْبَاطِلِ هيَا أيَُ " 

4:29) 

 "ے کے مال باطل طریقے سے نہ کھاؤ۔اے ایمان والو! آپس میں ایک دوسر"

 :ابن کثیر اس کی تفسیر میں فرماتے ہیں

أي لَ يأكل بعضكم مال بعض بغير حق من أنواع المكاسب " 

 (Ibn Kathīr, 1999) ".والمعاملات المحرمة

 "ہ۔یعنی تم میں سے کوئی دوسرے کا مال ناحق، ناجائز طریقوں سے نہ کھائے جیسے حرام تجارتیں یا سود وغیر"

 روزمرہ زندگی میں حلال و حرام کی رہنمائی

اسلام دینِ فطرت ہے جو انسان کی زندگی کے تمام پہلوؤں میں رہنمائی فراہم کرتا ہے، خواہ وہ عبادات ہوں، اخلاقیات، 

پر اسلام نے حلال و حرام  معاشرت یا معیشت۔ اسلام کی یہی جامعیت اسے محض ایک مذہبی نظام نہیں بلکہ مکمل طرزِ حیات بناتی ہے۔ اسی بنا

 کے اصول ہر میدان میں واضح کیے تاکہ ایک فرد کی نجی، خاندانی اور سماجی زندگی پاکیزگی اور اعتدال پر قائم ہو۔

 :امام غزالیؒ فرماتے ہیں

الدين شجرة أصلها التوحيد، وفرعها الحلال الطيب، "

 (Al-Ghazālī, 2018) ".وأغصانها الصدق والأمانة

 "درخت ہے جس کی جڑ توحید، پھل حلال و پاکیزہ چیزیں، اور شاخیں سچائی و امانت ہیں۔ دین ایک"

 کھانے پینے میں حلال و حرام 

اسلام نے خوراک کے معاملے میں خاص اہتمام کیا ہے کیونکہ غذا براہِ راست انسان کے جسم، اخلاق اور روح پر اثر انداز ہوتی 

 ہے۔

القرآن، )" وا كُلوُا مِن طَيِ بَاتِ مَا رَزَقْنَاكُمْ يَا أيَُّهَا الَّذِينَ آمَنُ " 

2:172) 

 "اے ایمان والو! جو پاکیزہ رزق ہم نے تمہیں دیا ہے اس میں سے کھاؤ۔"

 :نے فرمایا صلى الله عليه وسلمنبی کریم 

 ,Al-Tirmidhī)"كل جسد نبت من سحت فالنار أولى به"

2018) 

 "زیادہ مناسب ہے۔ ہر وہ جسم جو حرام غذا سے پیدا ہوا ہو، اس کے لیے جہنم"



 

JOHER Vol. 1 No. 02 (July to Dec, 2025) 

 

49 
 

 مالی معاملات میں حلال و حرام 

کاروبار، تنخواہ، تجارت اور لین دین جیسے روزمرہ مالی امور میں اسلام نے حلال ذرائع کی تاکید کی ہے اور سود، رشوت، چوری، 

 ذخیرہ اندوزی جیسے ذرائع کو حرام قرار دیا ہے۔

بَ "  مَ الرِ  ُ الْبيَْعَ وَحَرَّ  (2:275القرآن، )"اوَأحََلَّ اللََّّ

 "اللہ نے تجارت کو حلال اور سود کو حرام قرار دیا ہے۔"

 :ابن تیمیہؒ فرماتے ہیں

المال الحرام لَ بركة فيه، ولو كثر عدده، فمصيره إلى " 

 (Ibn Taymiyyah, 2018) ".الزوال والعقوبة

 " انجام بربادی اور عذاب ہے۔حرام مال میں برکت نہیں ہوتی، چاہے وہ کتنا ہی زیادہ کیوں نہ ہو، اس کا"

 زبان و اخلاق میں حلال و حرام 

اسلام نے روزمرہ گفتگو میں بھی جھوٹ، غیبت، بہتان، گالی گلوچ، بدگمانی، اور دل آزاری جیسے امور کو حرام اور ممنوع قرار دیا 

 ہے۔

 :نے فرمایا صلى الله عليه وسلمنبی کریم 

يدع من لم يدع قول الزور والعمل به فليس لله حاجة في أن " 

 (Al-Bukhārī, 2018)"طعامه وشرابه

 "جو شخص جھوٹی بات اور اس پر عمل نہ چھوڑے، تو اللہ کو اس کے روزے کی کوئی حاجت نہیں۔"

 معاشرتی تعلقات میں حلال و حرام 

حلال اسلام نے والدین سے سلوک، رشتہ داری، ہمسائیوں کے حقوق، نکاح و طلاق، وراثت، قرض اور امانت جیسے تعلقات میں 

 و حرام کے اصول دیے۔

 القرآن، )"مْ هوَآتوُا النَّاسَ حَقَّهُ وَلََ تبَْخَسُوا النَّاسَ أشَْيَاءَ "

11:85) 

 " لوگوں کو ان کا حق دو اور ان کے مال میں کمی نہ کرو۔"

 :امام قرطبیؒ فرماتے ہیں

العدل فی المعاملة من أصول الدين، وهو مناط الحلال " 

 (Al-Qurṭubī, 2018) ".يوميةوالحرام في الحياة ال

 "معاملات میں عدل دین کی بنیادوں میں سے ہے، اور یہی روزمرہ زندگی میں حلال و حرام کا معیار ہے۔"



 

JOHER Vol. 1 No. 02 (July to Dec, 2025) 

 

50 
 

 (Resultsنتائج )

اس عمومی جائزے سے یہ نتائج سامنے آتے ہیں کہ اسلام میں حلال و حرام کے اصول محض مذہبی احکامات نہیں بلکہ ایک جامع 

طرزِ زندگی کی بنیاد ہیں۔ یہ اصول انسان کی انفرادی اور اجتماعی فلاح و بہبود کو یقینی بناتے ہیں، اور ان کی اساس قرآن، سنت، اور  اور مکمل

سے  اسلامی فقہ کی گہری حکمت پر ہے۔ ان احکامات کا بنیادی مقصد انسانیت کو ہر قسم کے جسمانی، روحانی، اخلاقی، مالی، اور سماجی نقصانات

 ظ رکھنا ہے۔محفو

 اہم نتائج مندرجہ ذیل ہیں:

 اپنی کو گروہ بھی کسی یا انسان ہے۔ اختیار کا صلى الله عليه وسلم* خدائی منشا اور اختیار: حلال و حرام کا تعین صرف اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول  

  بہترین رہنمائی فراہم کرتا ہے۔لیے کے انسانیت جو ہے مظہر کا منشا الہیٰ یہ نہیں۔ اجازت کی دینے قرار حرام یا حلال کو چیز کسی سے مرضی

* مصلحت اور افادیت: حلال چیزیں انسان کے لیے فائدہ مند، پاکیزہ اور فطرت کے عین مطابق ہوتی ہیں، جبکہ حرام اشیاء نقصان  

 ہے۔ دہ اور فساد کا باعث بنتی ہیں۔ ان احکامات کے پیچھے انسانیت کی جسمانی، ذہنی اور اخلاقی صحت کا تحفظ مضمر

* زندگی کے ہر پہلو کا احاطہ: حلال و حرام کے اصول صرف خوراک تک محدود نہیں بلکہ یہ مالیاتی لین دین، سماجی تعلقات،  

اخلاقیات، اور خاندانی معاملات سمیت زندگی کے ہر شعبے کو شامل کرتے ہیں۔ یہ ایک مکمل ضابطہ ہے جو ایک صالح معاشرے کی تشکیل میں 

 مدد دیتا ہے۔

مقاصد شریعہ کی تکمیل: یہ اصول مقاصد شریعہ )شریعت کے بنیادی مقاصد( یعنی دین، جان، عقل، نسل اور مال کی حفاظت  * 

 میں کلیدی کردار ادا کرتے ہیں۔ یہ اسلامی قانون کے بنیادی ستونوں کو مضبوط کرتے ہیں اور انسانیت کے لیے ضروری حقوق و اقدار کا تحفظ

 فراہم کرتے ہیں۔

قی اور روحانی ارتقاء: حلال رزق اور حلال ذرائع سے حاصل شدہ مال انسان کی روحانی اور اخلاقی پاکیزگی کا باعث بنتے ہیں۔ * اخلا 

 حرام سے اجتناب دلوں کو صاف کرتا ہے، نیتوں کو خالص بناتا ہے، اور فرد کو اللہ کی رضا کے قریب کرتا ہے۔

ہ مصنوعات اور خدمات کے تناظر میں، حلال سرٹیفکیشن اور اجزاء کی مکمل تحقیق * جدید دور کی رہنمائی: موجودہ دور کی پیچید 

 ۔مسلمان صارفین کے لیے اطمینان اور واضح رہنمائی فراہم کرتی ہے۔ یہ جدید صنعتوں میں بھی اسلامی اصولوں کی پاسداری کو ممکن بناتا ہے

 (Conclusion) خلاصہ

ام کی پہچان کے اصول: ایک عمومی جائزہ" اس حقیقت کو واضح کرتی ہے کہ حلال و حرام کا زیر نظر تحقیق "اسلام میں حلال و حر

ا حیات ہیں جو فرد کی

 

 تصور اسلامی زندگی کا ایک ناگزیر اور بنیادی ستون ہے۔ یہ صرف عبادات تک محدود احکامات نہیں بلکہ ایک مکمل ضاب 

 و بہبود کی ضمانت فراہم کرتے ہیں۔ پاکیزگی، معاشرتی عدل اور انسانیت کی مجموعی فلاح



 

JOHER Vol. 1 No. 02 (July to Dec, 2025) 

 

51 
 

قرآن و سنت سے اخذ کردہ یہ اصول انسانیت کو ہر ممکنہ نقصان سے بچاتے ہوئے اس کی جسمانی، روحانی، اخلاقی، مالی، اور سماجی 

ہیں۔ یہ ایک مسلمہ حقیقت صحت کو یقینی بناتے ہیں۔ حلال چیزوں میں برکت اور خیر مضمر ہے، جبکہ حرام چیزیں فساد اور نقصان کا باعث بنتی 

 ہے کہ ان الٰہی احکامات کے پیچھے گہری حکمتیں اور انسانیت کی ابدی بھلائی پوشیدہ ہے۔

جدید دور کے پیچیدہ امور کے باوجود، حلال و حرام کے اصول آج بھی اتنے ہی عملی اور قابلِ اطلاق ہیں جتنے کہ وہ اپنی ابتدائی 

عمل پیرا ہونے کے لیے علم کے حصول، شعور بیداری، اور عملی اقدامات کی ضرورت ہے تاکہ مسلمان شکل میں تھے۔ ان اصولوں پر مکمل 

ین ان کی بے پناہ برکات سے مستفید ہو سکیں اور ایک پاکیزہ و کامیاب زندگی گزار سکیں۔ یہ الہیٰ نظام ہر دور میں انسانیت کے لیے ایک بہتر

 قی افادیت وقت کے ساتھ مزید نکھر کر سامنے آتی رہے گی۔رہنمائی فراہم کرتا رہے گا اور اس کی آفا

 (Recommendationsسفارشات )

اسلام میں حلال و حرام کے اصولوں پر بہتر طور پر عمل پیرا ہونے اور ان کے فوائد کو وسیع تر معاشرتی سطح پر پھیلانے کے لیے 

 درج ذیل سفارشات پیش کی جاتی ہیں:

: حلال و حرام کے اصولوں پر مزید گہرائی سے علمی تحقیق کی جائے، خاص طور پر جدید سائنسی اور * وسیع پیمانے پر علمی تحقیق 

 سماجی پہلوؤں میں۔ اس تحقیق کے نتائج کو آسان فہم انداز میں پیش کیا جائے تاکہ عام افراد اور ماہرین دونوں اس سے مستفید ہو سکیں۔

لجوں اور یونیورسٹیوں کے نصاب میں حلال و حرام کے بنیادی اصولوں اور ان کی گہری * تعلیمی اداروں میں شمولیت: سکولوں، کا 

 حکمت کو شامل کیا جائے تاکہ نئی نسل کو اسلامی طرزِ زندگی کی اہمیت اور اس کے اطلاق سے روشناس کرایا جا سکے۔

روحانی، اور سماجی فوائد کے بارے میں منظم * عوامی بیداری مہمات: عوام الناس میں حلال و حرام کی اہمیت، اس کے جسمانی،  

 اور مؤثر بیداری مہمات چلائی جائیں۔ اس کے لیے ذرائع ابلاغ، ڈیجیٹل پلیٹ فارمز اور سماجی تنظیموں کا تعاون حاصل کیا جائے۔

جائے، اور ان کے * حلال سرٹیفکیشن کا استحکام: حلال سرٹیفکیشن فراہم کرنے والے اداروں کو مزید مضبوط اور شفاف بنایا  

 معیارات کو بین الاقوامی سطح پر تسلیم شدہ اصولوں کے مطابق ڈھالا جائے۔ اس سے صارفین کا اعتماد بڑھے گا اور حلال مصنوعات کی عالمی

 تجارت کو فروغ ملے گا۔

، کو مزید فروغ دیا جائے۔ اس سے * اسلامی مالیاتی نظام کا فروغ: اسلامی مالیاتی نظام، جو سود سے پاک اور حلال ذرائع پر مبنی ہے 

 مسلمان افراد اور ادارے شرعی اصولوں کے مطابق مالی لین دین کر سکیں گے اور اسلامی معیشت کو تقویت ملے گی۔

* ڈیجیٹل میڈیا کا مثبت استعمال: حلال و حرام کے موضوع پر مستند معلومات اور صحیح تفہیم کو سوشل میڈیا اور دیگر ڈیجیٹل پلیٹ  

 رمز کے ذریعے مؤثر طریقے سے پھیلایا جائے۔ یہ غلط فہمیوں کو دور کرنے اور صحیح رہنمائی فراہم کرنے کا ایک اہم ذریعہ بن سکتا ہے۔فا

* علماء اور ماہرین کے درمیان ربط: جدید مسائل اور پیچیدہ صورتحال میں حلال و حرام کے پہلوؤں کو سمجھنے کے لیے علماء، فقہاء،  

شعبوں کے ماہرین )جیسے غذائی سائنسدان، میڈیکل پروفیشنلز، مالیاتی ماہرین( کے درمیان باہمی مشاورت اور تعاون کی حوصلہ  اور متعلقہ

 افزائی کی جائے۔



 

JOHER Vol. 1 No. 02 (July to Dec, 2025) 

 

52 
 

Reference 

 

Al-Nawawī, Yaḥyā ibn Sharaf. Rawḍat al-Ṭālibīn, Vol. 1, p. 44. Beirut: Dār al-

Minhāj. 

Al-Qarḍāwī, Yūsuf. Al-Ḥalāl wa al-Ḥarām fī al-Islām, p. 25. Qāhirah: Dār al-

Shurūq, 2001. 

Sayyid Quṭb. (2018), Fī Ẓilāl al-Qur’ān. Vol. 1, p. 131. Beirut: Dār al-Shurūq, 2003. 

Al-Bukhārī, Muḥammad ibn Ismāʿīl. (2018), Ṣaḥīḥ al-Bukhārī, Kitāb al-Dhabā’iḥ, 

Ḥadīth: 5507. Beirut: Dār Ṭawq al-Najāh. 

Al-Nawawī, Yaḥyā ibn Sharaf. (2018), Sharḥ Ṣaḥīḥ Muslim, Vol. 13, p. 130. Beirut: 

Dār Iḥyā’ al-Turāth al-ʿArabī. 

Al-Bukhārī, Muḥammad ibn Ismāʿīl. (2018), Ṣaḥīḥ al-Bukhārī, Kitāb al-Īmān, 

Ḥadīth: 52. Beirut: Dār Ṭawq al-Najāh. 

Salman Sayyid. (2018), Contemporary Issues in Islamic Law, p. 147. Karāchī: Dār 

al-ʿIlm, 2020. 

Al-Bayhaqī, Aḥmad ibn al-Ḥusayn. (2018),  Shuʿab al-Īmān, Ḥadīth: 4450. Beirut: 

Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah. 

Al-Qarḍāwī, Yūsuf. (2018), Al-Ḥalāl wa al-Ḥarām fī al-Islām, p. 89. Qāhirah: Dār 

al-Shurūq, 2001. (Al-Qarḍāwī, 2001) 

Ibn Kathīr, Ismāʿīl ibn ʿUmar. (2018), Tafsīr al-Qur’ān al-ʿAẓīm, Vol. 2, p. 301. 

Riyāḍ: Dār Ṭayyibah, 1999. 

Al-Ghazālī, Muḥammad ibn Muḥammad. (2018), Iḥyāʾ ʿUlūm al-Dīn, Vol. 2, p. 22. 

Qāhirah: Dār al-Maʿārif. 

Al-Tirmidhī, Muḥammad ibn ʿĪsā. (2018), Jāmiʿ al-Tirmidhī, Kitāb Ṣifat al-

Qiyāmah, Ḥadīth: 614. Beirut: Dār al-Gharb al-Islāmī. 

Ibn Taymiyyah, Aḥmad ibn ʿAbd al-Ḥalīm. Majmūʻ al-Fatāwā, Vol. 28, p. 646. 

Riyāḍ: Dār al-Wafā’. 

Al-Bukhārī, Muḥammad ibn Ismāʿīl. (2018), Ṣaḥīḥ al-Bukhārī, Kitāb al-Ṣawm, 

Ḥadīth: 1903. Beirut: Dār Ṭawq al-Najāh. 

Al-Qurṭubī, Aḥmad ibn Muḥammad. (2018),  Al-Jāmiʿ li-Aḥkām al-Qur’ān, Vol. 9, 

p. 133. Beirut: Dār al-Fikr. 

 

 
 

 


